# Zeitstagen und Zeitaufaben Gesammelse

Reben

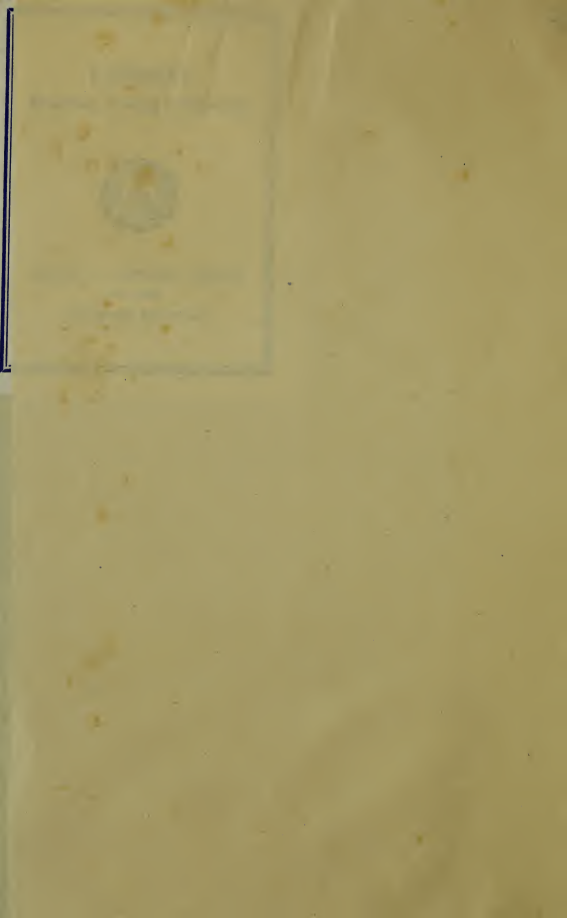
### LIBRARY Brigham Young University



DANIEL C. JACKLING LIBRARY
IN THE
FIELD OF RELIGION

129, 10

Manifester and Scientification



Zeitfragen und Zeitaufgaben

Zeitstegen und Zeitausgaben





Phot. J. Schröck, Speyer

Vose Aemporis vose Dei! +M. 2733

# Michael v. Faulhaber

Erzbischof von München

# Zeitfragen und Zeitaufgaben

Gesammelte Reden

Vierte und fünfte Auflage

Mit einem Bildnis des Verfassers

Freiburg im Breisgau Herdersche Verlagshandlung Berlin, Karleruhe, Köln, München und Wien

1919

Alle Rechte vorbehalten

Buchdruckerei der Herderschen Berlagshandlung in Freiburg i. Br. 1919

THE LIBRARY
BRIGHAM YOUNG UNIVERSITY
PROVO. UTAH

#### Inhalt der Sammlung.

#### Erstes Buch. Neligiöse Zeitstimmen.

|      | en de la companya de                                                                                                                                                                                                      | te . |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| I.   | 00 1 21 1 00 YM 1 8 0 11                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1    |
|      | Daseinsrecht des Priesterstandes S. 3. Laienapostolat oder Laien- regiment? S. 6. Wozu der Zölibat? S. 7. Die theologische Ju- gend und ihr Bildungsgang S. 11. Soziale Vertonung der Seel- sorge S. 14. Die Rückeroberung der Arbeiterwelt S. 17. Die Kückeroberung der gebildeten Welt S. 19.                     |      |
| II.  | Der foziale Segen ber fieben Sakramente 2                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1    |
|      | Die Taufe S. 24. Die Firmung S. 26. Das heiligste Altar-<br>sakrament S. 29. Das Bußsakrament S 31. Die Letzte Ölung<br>S. 34. Die Priesterweihe S. 36. Die Ehe S. 38.                                                                                                                                              |      |
| III. | Der Marienkult eine Schule des Glaubens                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1    |
|      | Der Marienkult eine Schule der Glaubensklarheit S. 43. Eine Schule der Glaubensreinheit S. 46. Eine Schule der Glaubenseinheit S. 49. Eine Schule der Glaubenspietät S. 50. Eine Schule der Glaubensinnigkeit S. 51.                                                                                                |      |
| IV.  | Calberon, der Meifterfänger der Bibel in der Weltsiteratur 5                                                                                                                                                                                                                                                        | 4    |
|      | Der biblische Stoff auf Calberons Bühne S. 58. Die theologischem mystische Art in Calberons Bibelbramen S. 66. Die allegorischen Figuren in Calberons Bibelbramen S. 74. Die religiösen Ziele in Calberons Bibelbramen S. 78. Die apologetische Zeitbedeutung von Calberons Bibelbramen S. 84.                      |      |
| v.   | Die Alabemischen Bonifatiusvereine                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7    |
|      | Der Name Bonisatius eine Losung: 1. Zur religiösen Beseelung bes wirtschaftlichen Lebens S. 88. Die Kultur der Seele als Seele der Kultur S. 89. 2. Zur religiösen Fortbildung des persönlichen Lebens S. 90. Der religiöse Freilauf und seine Ziele S. 91. 3. Zur religiösen Vertiesung der sozialen Arbeit S. 96. |      |

#### Zweites Buch.

#### Unfere Schulaufgabe im 20. Jahrhundert.

| I.   | Shule und Religion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Seite<br>99 |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|      | Religion und Schulkind S. 102. Die Verneinung der Religion in der Schule S. 104. Religion und Schulplan S. 107. Religion und Schulplan S. 107. Religion und Schulerziehung S. 109. Religion und Sexualerziehung S. 110. Religion und Sozialerziehung S. 112. Die konfessionellereligiöse Schule S. 113. Religion und Schulhochziele S. 118. Religion und Berufsfreude S. 120. Auf den Höhen der Erziehungskunst S. 122.                 |             |
| II.  | Religionsunterricht in der Fortbildungsschule                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 124         |
|      | Im Namen des baherischen Schulrechtes S. 125. Im Namen der erzieherischen Aufgaben der Fortbildungsschule S. 126. Zur Lehrart des Religionsunterrichtes in der Fortbildungsschule S. 127.                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| III. | Die freireligiöse Schule und ihre Sittenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 129         |
|      | 1. Der Segen der Religion im Kinderleben: Das Kinderschutzgesetz des Evangeliums S. 132. Die Seele des Kindes spricht die Sprache des Glaubens S. 134. Die Erziehungswerte der Religion für die Charakterschule S. 136. 2. Der Segen der Religion im Wenschenleben: Der Gottesglaube als Grundlage der Sittenlehre und Sittlichkeit S. 138. 3. Der Segen der Religion im Volksund Völkerleben: Religion und soziale Sittenlehre S. 148. |             |
| IV.  | Die Biblifche Geschichte im Religionsunterricht ber Bolfsschule .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 155         |
|      | Wertverhältnis zwischen Katechismus und Biblischer Geschichte S. 156. Die Schulbibel als Teilbibel S. 161. Zur Lehrweise bes biblischen Geschichtsunterrichtes S. 162. Die Schule gegenüber ber biblischen Wissenschaft S. 164.                                                                                                                                                                                                         |             |
| V.   | Die Bühne der biblischen Geschichte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 168         |
|      | Biblische Geschichte und biblische Erdkunde S. 169. Palästina als Mittelland der Erde S. 172. Ein fruchtbares Land S. 174. Ein alleingestelltes Land S. 177. Die Sabbatruhe des Heiligen Landes S. 179. Die Natur des Landes im Dienste der Religionsgeschichte S. 182. Die Aufgabe des kleinen Landes S. 186.                                                                                                                          |             |

#### Drittes Buch. Antwort auf die Frauenfrage.

|     | Rutmott unf Die Arangultage.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ≈ aika       |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| I.  | Die Kernpunkte der Frauenfrage und Frauenbildungsfrage.  Das innerhäusliche Leben der Frau und ihre hausrechtliche Stellung S. 194. Die Menschenrechte der erwerbskätigen Frau S. 196. Die Chrenwache der Liebeskätigkeit S. 198. Die Wenn und Aber zum akademischen Frauenstudium S. 201. Die Neuordnung der höheren Mädchenschule S. 214. Ein Brevier der katholischen Frauensbewegung S. 218.  | Seite<br>191 |
|     | Moderne Frauentätigkeit im Lichte des katholischen Glaubens. Die Lebenstätigkeit im Lichte des Glaubens S. 222. Die soziale Tätigkeit im Lichte des Glaubens S. 224. Die Vereinstätigkeit im Lichte des Glaubens S. 227. Die Tätigkeit der Bethlehems gruppe S. 232. Die Tätigkeit der Nazarethgruppe S. 235. Die Tätigkeit der Golgathagruppe S. 241. Die Tätigkeit der Besthaniengruppe S. 244. | 220          |
| II. | Soziale Liebestätigkeit — ein Zeitprogramm der Frauenwelt Die soziale Liebestätigkeit ein wirtschaftliches Programm der neuzeitlichen Frauenwelt S. 252. Die soziale Liebestätigkeit ein religiöses Programm der katholischen Frauenwelt S. 256. Die soziale Liebestätigkeit ein völkisches Programm der österreichischen Frauenwelt S. 263.                                                      | 251          |
| V.  | Die Ahnengalerie der katholischen Lehrerin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 268          |
| V.  | Die heilige Eucharistie als Weihe des Familienlebens und der Familienlektüre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 288          |

| 37T  | Character State Lands Constructivity                                 | OF  |
|------|----------------------------------------------------------------------|-----|
| V 1. | Frauenapostolat und Eucharistie                                      | 30  |
|      | Frauenhilfe im Kirchenschmuck — der Lydiadiakonat S. 303.            |     |
|      | Frauenhilfe in der Armenpflege — der Tabithadiakonat S. 304.         |     |
|      | Frauenhilfe in der Krankenpflege — der Veronikadiakonat S. 306.      |     |
|      | Frauenhilfe in der Kinderkatechese — der Priskadiakonat S. 307.      |     |
|      | Frauenhilfe in der Vereinsarbeit und inneren Mission — der           |     |
|      | Hirtendiakonat S. 309.                                               |     |
|      | Viertes Buch.                                                        |     |
|      | vieries vuy.                                                         |     |
|      | Bekenntnis zur Kirche.                                               |     |
| I.   | Die Weltkirche fegnet die Bolker                                     | 31  |
|      | Rirchliche Urt und völkische Eigenart S. 317. Entwicklungsgesete     |     |
|      | der völkischen Anstalten in Rom S. 319. Liebe gur Rirche ein         |     |
|      | völkischer Segen S. 322. Kolonie und völkische Ehre S. 323.          |     |
| 11.  | Die Freiheit der Kirche                                              | 32  |
|      | Das geschichtliche Bilb der kirchlichen Freiheit im Spiegel des      | -02 |
| ۸.   | fonstantinischen Freibrieses S. 328. Das ideale Bild der kirch-      |     |
|      | lichen Freiheit im Spiegel des kirchlichen Rechtes S. 336. Das reale |     |
|      | Bild der kirchlichen Freiheit im Spiegel der Gegenwart S. 341.       |     |
|      |                                                                      |     |
| III. | Wir Akademiker und die Kirche                                        | 34  |
|      | Die theologischen Imperative der kirchlichen Bekenntnistreue:        |     |
|      | Dogma, sittliche Zucht, Gnade S. 352 356 358. Die historischen       |     |
|      | Imperative in Bezug auf die kirchliche Vergangenheit, Gegenwart,     |     |
|      | Zukunft S. 361 365 367. Die sozialen Imperative an die An-           |     |
|      | schrift der Bölker, der Studenten, der Bereine S. 368 371 374.       |     |
| IV.  | Die alte Kirche und die neue Zeit                                    | 37  |
|      | Die Mission der alten Rirche im wirtschaftlichen Leben der neuen     |     |
|      | Reit S. 381, im staatlichen Gemeinschaftsleben ber neuen Beit        |     |
|      | S. 384, im sittlichen Leben S. 387 und im sozialen Leben ber         |     |
|      | Reuzeit S. 392.                                                      | 1.  |
| ~    |                                                                      | 0.0 |
| Sa   | dverzeichnis                                                         | 38  |
|      | Vi all                                                               |     |

#### Erstes Buch. Religiöse Zeitstimmen.

#### I. Priefter und Bolf und unfere Zeit.

Nede vor der 58. General-Versammlung der Katholiken Deutschlands in Mainz am 7. August 1911. Diese Tagung stand im Zeichen des großen Mainzer Bischofs Wilhelm Emannel Freiherrn von Ketteler, dessen Geburtstag sich in diesem Jahre zum hundertstenmal jährte. Daher die vielen Ketteler-Motive in der folgenden Rede. Als Broschüre in 4. Auflage (15.—20. Tausend) im Verlag von Kirchheim & Co. in Mainz erschienen.

Much die bahrischen Glaubensbrüder wollen den Jubel. tag des Mainzer Jahrhundertbischofs Wilhelm Emanuel von Ketteler mitfeiern. Zwei baprische Bischöfe haben ihm in wegloser Stunde die führende Sand gereicht, Hofftätter und Reisach. Zwei banrische Heiligtümer haben ihm gastlich die Tore geöffnet, die Hochschule von München und die Gnadenkapelle von Altötting. In Altötting hat er fich endqultig entschlossen, Briefter zu werden, und das Stufengebet seines Lebens gesprochen: Introibo ad altare Dei — "Ich will gehen zum Altare Gottes". Und ebendort, wo er das Stufengebet gesprochen, hat er 36 Jahre später seine lette heilige Messe gelesen und das Ite missa est seines Lebens gebetet. Reben den Domen von Münfter und Mainz, wo er zum Priefter und Hohenpriefter geweiht wurde, bildet also auch die Rapelle von Altötting einen ragenden Markstein auf seinem priesterlichen Lebensweg und einen Höhepunkt in seiner seelischen Entwicklung. Darum lassen Sie auch die Bayern an diesem Ketteler-Katholikentag mitfeiern und dem Weinberg Emanuels den Gruß der Gnadenmutter von Altötting bringen.

Emanuel von Ketteler, sonst so rasch und kurzweg entschlossen, ist in einem sehr langsamen Tempo und auf einem weiten Umweg Priester geworden. In der Tiese seiner Seele lebte eine starke Sehnsucht nach dem Dienst im Heiligtum, und doch branchte es lange Jahre seelischer Schwankungen und göttlicher Führungen, dis der wilde Jägersmann der Roten Erde seine liebe Flinte mit dem Stab des guten Hirten vertauschte. Um so tieser und ausgereister erfaste er über dem langen Prüsen innerlich den priesterlichen Beruf, um so sesten langen Prüsen innerlich den unter das Motto: "Kein anderes Interesse mehr als das Seelenheil der Menschen und die Linderung ihrer Not", — in seinem priesterlichen Leben ein Gottesmann voll paulinischer Kraft, in seinem seelsorgerlichen Schaffen der Flügelmann der modernen Seelsorge mit dem sozialen Einschlag.

Die Löwensorge des Bischofs, ich meine die Sorge um die Heranbildung eines Klerus, der des Altares würdig und der Zeit gewachsen ist, ließ ihn auf Dreikönig 1852 einen eigenen Hirtenbrief an seinen Klerus schreiben, worin er den Mietlingen, die mehr die Wolle als das Wohl der Herde suchten, mit apostolischem Freimut ins Gewissen redete. Ein zweiter Hirtenbrief, in Stein geschrieben, war die theologische Lehranstalt des Mainzer Seminars und dessen Vorschule, das Studienhaus. Ein dritter menschgewordener Hirtenbrief und Hirtenspiegel priesterlicher Lebensordnung war des Bischofs persönliches Leben und die regen priesterlichen Beziehungen zwischen Hirten und Oberhirten.

So wird auch mein Thema "Priester und Bolk und unsere Zeit" uns in der Gedankenwelt dieses Retteler-Abends festhalten. Das eine Auge auf Retteler, das andere auf unsere Zeit gerichtet, werden wir in der biblischen Siebenzahl einige brennende Zeitstragen aufgreisen, deren Beantwortung das Bolk von heute von seiner Priesterschaft erwartet, und einige Zeitaufgaben, deren Lösung der Priester von heute dem Volke schuldig bleibt.

#### Die erste Zeitfrage:

Die Frage nach dem Daseinsrecht eines besondern Priefterstandes.

Meine verehrten Herren! Wer ben schwarzen Rock nicht trägt, macht sich kaum eine Vorstellung, wieviel mitleidige und haßerfüllte Blicke auf den Bahnhöfen und an öffentlichen Arbeitspläten uns Schwarzröcken nachgeschickt werden. Blicke, die uns fragen, wozu denn diese Pfarrer eigentlich auf der Welt herumlausen; Blicke, die mit einer kleinen Anderung das Horazwort slüstern: Hic niger est, tunc tu, Germane, caveto! — "Das ist ein Schwarzer, Germane, nimm dich in acht!" Es täte manchmal not, wir hielten den ganzen Tag den Hut in der Hand und sagten: "Entschuldigen Sie gütigst, daß ich auch da bin und Eisenbahn fahre." Das ist die erste und häusigste Tagesfrage: Mit welchem Recht bildet der Klerus im Volksganzen eine eigene, noch dazu eine "hochwürdige" Berufsklasse, und kann er auch im 20. Jahrhundert seine Sonderstellung an der Sonne behaupten?

Die Priesterschaft ist die Ehrenlegion des Welterlösers, durch die sakramentale Weihe an der Seele mit dem Siegel des Allerhöchsten bezeichnet und durch die kirchliche Sendung als Gesandter Gottes bevollmächtigt, um in seinem Namen die Wahrheitsgüter und Gnadengüter der Kreuzesreligion zu verwalten und weiterzuleiten. In der silbernen Schale des Chesakramentes wird der Schöpfersegen aufgesangen und weitergeleitet zur natürlichen Weitergeburt der Menschheit; in der goldenen Schale der Priesterweihe wird der Erlösersegen weitergeleitet zur übernatürlichen Wiedergeburt der Menschheit. Wie der Mensch vom Menschen geboren wird im Reiche der Natur, so soll der Mensch auch vom Menschen wiedergeboren werden im Reiche der Gnade, und die Väter dieser aus dem Geiste wiedergebornen Menschheit sind die Priester als Ausspender der göttlichen Geheimnisse, als Minister Christi.

Der Auftrag des Gottessohnes an die Apostel, die Bölker zu lehren und zu taufen, enthält in seiner Kehrseite den Auftrag an

die Bölker, von den Aposteln sich belehren und taufen zu lassen. Die Unterscheidung einer lehrenden und hörenden Kirche ift also Wille des Herrn, ist ein urfundlich verbrieftes Gottes. wort, nicht eine Erfindung priesterlicher Herrschsucht und klerikalen Größenwahns. Der Auftrag, das Abendmahl zu feinem Andenken zu feiern, wurde einer fleinen außerwählten Schar gegeben, nicht aber zum Fenster des Abendmahlsaals hinaus in die Gaffen gerufen. Das Ministerium ber Gnadenmittel ist also nicht ein späterer Auswuchs am Chriftentum und nicht nur für hirten. bedürftige Durchschnittsmenschen bestellt. Der nämliche Gott, der in die Reihe der Wochentage den Sonntag hineinstellte als Tag des Herrn, der in das Weichbild der Menschenwohnungen das Gotteshaus hineinstellte als haus des herrn und in die Tonhalle der weltlichen Lieder den Pfalm als Sang des Herrn, der nämliche Gott hat in die verschiedenen Berufsklassen des Volkes auch den Priester hineingestellt als Gesalbten des Herrn. Priester ist also ein Mann von Gottes Gnaden, nicht von Volkes Gnaden.

Ein Lieblingsgedanke von Bischof Retteler grüßt die Religion als tragfestesten Tragpfeiler der gesellschaftschaftschen Tragpfeiler der gesellschaftschen Tragpfeiler der Gesellschaftschen Zustände wanken und schwanken "wie die Wauern einer Stadt beim Erdbeben". "Das sind die eigentlichen Reichsseinde", sagt er, "die dem deutschen Volke die Religion rauben wollen, das sind die eigentlichen Menschenseinde, die Wenschen ohne Religion." Wo freilich dieser Grundgedanke Rettelers keinen Glauben mehr findet, da wird sich die Verneinung der Religion von selber auf die Religionsbeamten übertragen, die an ihrem schwarzen Rock, an ihrer Unisorm ohne goldene Knöpfe, auf allen Gassen kenntlich sind. Die Wertung des Priesterstandes steigt und fällt, lebt und stirbt mit der Wertung der Religion.

Wozu die Männer im schwarzen Rock auf der Welt herumlaufen? Um alle Gewalten, die sie durch die Handauflegung des Bischofs haben, die Gewalt zu konsekrieren, zu absolvieren und zu segnen, zum Besten des Volkes zu nugen, gesalbt und gesandt, um den Armen frohe Botschaft zu bringen und das Jahr der Versöhnung auszurusen, Herolde des göttlichen Heilswillens und Wärmeleiter der göttlichen Heilandsliebe. Die Schlüssel zu Kirche und Tabernakel sind in die Hände des Priesters gelegt, damit er den Mühseligen und Beladenen beide Türen zu diesen Goldkammern der Gnade ausschließe. Die Riesenberge von Judäa haben, um ein kindliches Psalmwort auf die Männer im Laienkleide anzuwenden, keinen Grund, mit scheelem Blick nach dem Berge Sion zu schauen, der mit der Wohnung des Allerhöchsten gekrönt ist; denn vom Berge Sion kommt der Tau über die Berge von Judäa. Wenn dem so ist, wenn der Priester nur dazu geweiht wird, um mit vollen Händen Gottes Gaben dem Volke zu bringen, dann werden Volk und Priester durch die Priesterweihe nicht getrenut, sondern verbunden.

Die wird ein Priester nach dem Berzen Gottes in pharifäischer Selbstüberhebung über die Laienwelt die Frage wiederholen: "Ift nicht ein Rebzweig in Ephraim beffer als der ganze Weinberg von Abi-eger? (Richt. 8, 2.) Der Priefter nach bem Herzen Gottes weiß, daß er nur soviel Gnade spendet, als er Gnade empfangen hat, und daß er gefalbt wurde, nicht um den Herrn zu spielen und sich bedienen zu laffen, sondern um ben miterlöften Brüdern zu bienen. Prieftertum ift Diakonat dienender Beilandsliebe. Mit ein wenig Staub vom Boden, nicht mit einem Stern vom Himmel hat ber Herr bem Blinden das Augenlicht gegeben, und den Saum seines Gewandes hat er zum Stromleiter heilender Kraft für die franke Frau gemacht. Der Priefter ift Staub von der Erde, vom Staube geboren wie alle Adamskinder, aber Staub in Beilands Sänden, um den Blinden die Augen zu öffnen. Der Priefter ist Saum an Beilands Gewand, um den Beilungsuchenden heilende Gotteskraft zuzuleiten, Das ist das Daseinsrecht eines besondern Priesterstandes.

#### Die zweite Zeitfrage: Laienapostolat oder Laienregiment?

Die nichtgeweihten Chriften sollen mehr fein als gedankenlose und tatenlose Baufteine in der Hand der Briefter, sie sollen in helfender Mitarbeit als Bauleute selber Hand anlegen, Priester und Apostel im weiteren Sinne des Wortes werden. Der erfte Träger der höchsten priefterlichen Gewalt, St. Petrus, hat im ersten Petrusbrief (2, 9) der ganzen Gemeinde königliche und priesterliche Würde im allgemeinen Sinne zuerkannt: "Ihr seid eine königliche Priesterschaft." In den vier Steinfiguren am Grabe von St. Beter ift dieses Petruswort in Denkmalsschrift wiederholt: Andreas und Longinus, Helena und Beronika, Männerwelt und Frauenwelt, Laienwelt, vertreten in Longinus, und Briefterschaft, vertreten im Apostel Andreas, alle sollen aposto. lische Wächter des apostolischen Kredo werden. In Zeiten nationaler Gefahr muß jeder Bürger ein Solbat, in Zeiten religiöfer Entscheidung jeder Christ ein Apostel werden. "Es können Zeiten kommen", hat Retteler einmal gesagt, "wo die driftliche Familie fast alle Funktionen des Priestertums übernehmen muß." Die Frau, die uns einen Ketteler erzog, hat gewiß ein apostolisches Werk vollbracht.

Das Wort Laienapostolat umschließt eine der tröstlichsten Tatsachen der Kirchengeschichte Deutschlands in den letzen Jahrzehnten, und der Ausbau des Laienapostolates bleibt eine der höchsten Aufgaben der großzügigen Seelsorge in den nächsten Jahren. Die Katholikentage sind die jährlichen Exerzitientage des Laienapostolates. Nicht als wollten die Ratholikentage Hirtenbriefe schreiben und die Zügel des Kirchenregiments an sich nehmen, die in andern Händen liegen. Nicht als sollte dem Volke durch Loslösung vom Klerus und Klerikalismus das Heil gebracht werden. Die Versuche, eine Laienkirche ohne Presbyterium auszubauen, würden niederreißende, keine aufbauende Arbeit leisten. Laienapostolat, aber kein Laienregiment!

Im Langhaus der Kirchen, mitten in den Gebetsraum der Glänbigen hinein, sind die sog. Apostelkreuze an die Wand gezeichnet, in Runenschrift ein Aufruf zum Apostolat. Nirgends aber sind Hochaltar und Thron in das Langhaus der Kirchen hineingestellt.

Die Antwort auf die zweite brennende Zeitfrage lautet also in der kürzesten Formel: Laienapostel nicht an der Stelle, wohl aber dicht an der Seite der Kirchenregenten. Wir grüßen die mutigen Männer, die in Parlament und Presse und andern öffentlichen Arbeitsgebieten die Rechte der Kirche vertreten und im Weinderg des Herrn oder auch im Steinbruch des Herrn die Last und Hise des Tages tragen. Wir wissen, daß diese Apostel ohne Tonsur und Talar nicht daran denken, den Anschluß an das kirchliche Lehramt und die kirchliche Ständeordnung in religiöskirchlichen Fragen auszuschalten. Sie haben unter dem Segen der Kirche die Hand an den Pflug gelegt, kein Mißtrauen und kein Mißersolg soll ihnen die Arbeit verleiden! Klerus und Laienwelt müssen sich sesten das Langhaus mit dem gleichen Chrisam zusammengeweiht werden.

## Die dritte brennende Zeitfrage: Wozu der Zölibat der Priester?

Die Kirche hat aus guten Gründen als Bedingung für die Übernahme der höheren Weihen die Selbstverpflichtung zum ehelosen Leben gesetzlich gefordert. Und wäre einer ein Salomon an Weisheit, ein Chrysostomus an Beredsamkeit, ein Ketteler an Willenskraft, die Kirche würde ohne diese Bedingung seine Dienste im Heiligtum dankend ablehnen. Die Hand, die den Leib des Herrn in Brotsgestalt täglich auf die Patene legt und den Gläubigen reicht, soll etwas von jenen Engelhänden haben, die den Leib des Herrn in Kindesgestalt in die Wiege legten. Nobis datus, nobis natus — "Uns gegeben, uns geboren von der unberührten

Jungfrau". Eine reine Johannesseele, so ruhe der Priester in ewiger Kommunion an der Brust des Meisters von dem Tage an, da ihm Kelch und Hostie in der Priesterweihe überreicht werden, bis zu der Stunde, da man ihm Kelch und Hostie auf den Grabstein meißelt. Im Herzen der Kirche ist der Zölibat in erster Linie das hochzeitliche Kleid für den Dienstam Altar. Ohne die katholische Auffassung von der Eucharistie wird der Zölibat auch beim besten Willen nicht verstanden werden.

Das Gesetz des Zölibates bedeutet keine Mißachtung des Ehestandes. In keinem Bekenntnis wird das Heiligtum der Ehe so hoch gewertet wie dort, wo die Ehe mit der höchsten Würde eines Sakramentes gekrönt ist. Auf der andern Seite aber muß das Christentum als allseitigste und idealste Religion der Weltgeschichte auch dem höchsten sittlichen Streben die Höhenbahn freigeben, und der Priester dieser Religion soll im Heldentum der Entsagung, im Opfergeist, der das Priesterlichste am Priester ist, in der ungeteilten Nachfolge des jungfräulichen Heilandes die Standarte vorantragen. Mag ein einzelner auf dem Weg zur Höhe straucheln, eine Beute menschlicher Schwäche; am Gesetze selber leuchtet Gottes Siegel, der Aufdruck göttlicher Kraft. Wer es sassen, der san, der sasse Siegel, der Aufdruck göttlicher Kraft. Wer es sassen, den Fleisch und Blut werden es nicht sassen, den Fleisch und Blut haben dieses Evangelium nicht geoffenbart.

Der Klerus steht in allen Religions und Kulturkämpfen in der vordersten Feuerlinie, der erste Augelfang der seindlichen Geschosse. Die Revolution von Portugal hat es neu bewiesen. Da muß der Priester frei und unabhängig sein. Wenn die Sturmglocken von Portugal läuten, oder wenn der Priester bei einer Choleraseuche den Kranken die Sterbesakramente spenden soll, muß er sagen können: Ich hab' nicht Weib und Kind zu Haus, ich bin zum Abmarsch stets bereit. So wird der Zölibat zum Ritterschlag der Todesbereitschaft. Den einen eine Torheit und ein Argernis, den andern aber, denen es gegeben ist,

eine Kraft Gottes! Das ist die positive Seite des Zölibates: er gibt Löwenkraft. Auch am Himmelsbogen sind Jungfrau und Löwe Nachbarsterne.

Die neueste Zeiterscheinung im Verleumdungsfeldzug gegen den Zölibat sind die beiden Flugblätter, die aus einer dunkeln Ecke von Würzburg an die Eltern unserer Theologie-kandidaten versandt wurden und das Gespenst "Iwangszölibat" herbeirusen. Als ob dem jungen Mann erst nach der Priesterweihe gesagt würde: Du mußt deinen Weg ohne Gehilsin gehen. Als Abiturient hat er in freier Wahl seinen Namen in das Album der Theologie eingeschrieben, im Priesterseminar ist ihm vier und sechs Semester lang in Vorträgen und Exerzitien der Ernst des Zölibatgesetzs vorgehalten worden, und unmittelbar vor der Weise hat ihm der Bischof nochmals zugerusen: Noch bist du frei, um zurückzutreten. Dreimal wurde die Gruppe Gideons ausgemustert, — wer darf da von Zwangszölibat reden? Ist der Mensch mit 23 Jahren geistig reif, den Chestand zu wählen, ist er auch reif, den ehelosen Stand zu küren.

Die Flugblätter zischeln von geheimen Priefterfünden und offenen Standalen. Die Weihe gibt bem Priester Anwartschaft auf Gottes Gnade für ein priesterliches Leben und Wirken, der Geweihte wird aber nicht mit einem Schlag zu einem sittlich unverwundbaren Helben umgezaubert. Nicht Engel ohne Fleisch und Blut find zu Verwaltern der heiligen Geheimnisse bestellt. Es können und muffen Argernisse kommen. Und hat ein Unglücklicher sich vergessen und unheiliges Feuer auf den Altar gelegt, dann bringt eine Nacht der andern die Kunde, und hat einer gar den schwarzen Rock an den Ragel gehängt und ist er fähig, mit der Schande seiner Mutter, der Kirche, hausieren zu geben, dann wird er, auf einmal ein gelehrter und berühmter Mann, auf den Schild erhoben und im Triumph durch die Lande getragen. Rein vernünftiger Mensch beurteilt den Baum nach dem Fallobst und den Geist der Armee nach den Fahnenflüchtigen. Es foll sogar Aftronomen geben, die am Sternen.

himmel nichts studieren als die Sternschnuppen. Unser Volk weiß zum Glück, daß die Heilkunst Heilkunst bleibt, auch wenn ein Arzt selber im Spital liegt, und läßt sich an seiner Religion nicht irremachen, durch wirkliche Priestersünden nicht und noch weniger durch erdichtete. Aus allen Winkeln der existierenden und nicht-existierenden Weltteile scharrt eine antiklerikale Presse, die den Nasgeier als Wappen sich wählen sollte, mit behaglichem Wühlen die Priesterskandale zu einer schwarzen Chronik zusammen. Daß sie jahrelang die gleichen Fälle bringt, deweist, daß diese Standale nichts Alltägliches sind. Doch müßte der Klerus mit Hilse von Preßgeset und Kechtsschutzstelle einer solchen Presse mehr als bisher zum Bewußtsein bringen, daß er nicht gesonnen ist, auf die Ehre seines Standes und den Schutz des Gesetzes zu verzichten.

Die Flugblätter schreiben: Man könne den Beruf zum Priester haben ohne den Beruf zum ehelosen Leben. Mit dem gleichen Unrecht könnte man sagen: Man kann den Beruf zum ehelichen Stande haben ohne den Beruf zur ehelichen Trene. Um Fehletritt eines Priesters ist der Zölibat genau soviel schuld, wie die She schuld ist an dem Shebruch. Den einzelnen, die innerlich mit ihrem Berufe zerfallen sind, stehen Tausende und Tausende gegenüber, die heute mit der gleichen Freudigkeit wie am Tage der Weihe ihr Adsum — "Da bin ich" wiederholen würden. Wenn aber wirklich Herz und Rock im Widerspruch liegen, danu habe man den Mut, die Folgerung zu ziehen!

Meine Verehrten! Die Flugblätter richten an die Eltern der jungen Theologen den Aufruf: Wein Sohn darf alles, nur nicht geistlich werden. Wir richten heute einen Gegenruf an die christlichen Eltern, und der lautet: Wenn euer Sohn nicht Priester werden will, dann mag er frei mit eurem Segen jeden andern Beruf sich wählen. Um Gottes willen keinen Zwang in der Berufswahl, auch wenn ein Herzenswunsch der Eltern geopfert werden muß! Wenn er aber kommt und sagt: Vater, Mutter, der Meister war da und rief mich, und ich will gehen zum Altare

Gottes, dann soll ener Sohn auch für den Gang ins Heiligtum den Segen seiner Eltern haben, dann soll er Priester werden dürfen. Im Namen der persönlichen Freiheit und allen Schmähschriften gegen den Zölibat zum Trog!

#### Die vierte Zeitfrage:

Die theologische Jugend und ihr Bildungsgang.

Trot des Priestermangels ist das Kirchenrecht in der Ausmusterung der Priesteramtskandidaten wählerisch geblieben, und trot des antiklerikalen Zeitgeistes sterben die Studenten nicht aus, die den Mut und die Gnade haben, für den Dienst im Heiligtum sich zu melden. Des Königs Banner wehen im souveränen Walten der Gnade, und immer neue Scharen solgen mit leuchtenden Augen dem gesegneten Banner des Kreuzes. Die meisten kommen aus den Volkskreisen, unter deren Händen der Weizen sür die Hostie und der Wein für die Kelche reist. Zusammen mit den Söhnen des Volkes haben aber auch zu allen Zeiten Söhne der obersten Stände in Kettelers Spuren den Ruf der Gnade vernommen.

Unser ältestes Priesterseminar ist die christliche Familie, die uns wetterseste, willensstarke und kernhaft fromme Söhne sendet. Der Alerus selber wird dem jungen Studiosus gerne die Mühe des ersten Unterrichtes und die Gastsreundschaft in den Ferien bieten, in der Absicht, für die eigene Berufsgnade zu danken und im Tode einen Ersahmann zu haben. Finanzsträstige Glaubensgenossen werden kein schöneres Grabdenkmal sich sehen können als durch wirtschaftliche Unterstützung der Studenten und theologischen Lehranstalten.

Was den Priester zum Priester macht, ist nicht der schwarze Rock, sondern der priesterliche Geist. Die Umkleidung des inneren Menschen mit diesem priesterlichen Charakter ist die Aufgabe der Priesterseminare. In großzügiger Verbindung der aszetischen und wissenschaftlichen Bildung mag der Seminarist in der Gnadenumwelt des Heilig.

tums auf jene große Prüfung sich vorbereiten, beren erste und zweite und dritte Frage lautet: "Petrus, liebst du mich? Dann weide meine Lämmer!" Die Frage geht nicht auf Redekunst und Wissenschaft, sie geht auf eine große, todesmutige Heilandliebe. Das ist die Seele des Priestertums, das eigentliche Salböl seiner Weihe.

Bischof Ketteler hat einmal gesagt: "Eine tüchtig benutte Kniebank ist mir von größerem Wert wie einige Folianten mehr im Ropf." Das Wort will keine Verachtung bes Studiums fein. Im Gegenteil, dem Klerus der Gegenwart wird eine gründliche wissenschaftliche Bildung zur Seelsorge notwendig sein. Das Pauluswort im 1. Korintherbrief (14, 38): "Der Fgnorant wird ignoriert", enthält in dieser Richtung eine ernste Mahnung. Wollen wir nicht ignoriert werden, durfen wir keine Ignoranten sein. Schon auf der Schulbank des Gymnasiums muß der künftige Theolog in freiem Wettbewerb mit dem Nachwuchs anderer Fakultäten in Ehren bestehen, und ohne Reifezeugnis sollte er auch jenseits der Klostermauern in die Matrifel der Theologie nicht eingetragen werden. Die theologischen Lehranftalten unserer Briefterseminare haben an dem Ausbau der theologischen Wissenschaft in Schrift und Schule ehrlich mitgearbeitet, und das Mainzer Seminar, das uns den Bischof Weis von Speher gesegneten Undenkens erzog, ist über unser Lob erhaben. Wo sich aber Gelegenheit bietet, die Theologen an die Universität zu schicken, ba mögen sie mit unserem Segen zur Alma mater ziehen. Wir muffen Theologen wagen, um Priester zu gewinnen. Als Lehrer der Hochschule habe ich die Erfahrung gemacht: Die Studenten, die als Theologen vor der Weihe umgesattelt haben, find zu neunzig Prozent in andern Berufen Laienapostel ber Kirche geworden; diejenigen aber, die nach der Weihe als Priefter umgesattelt haben, sind häufig fanatische Apostaten geworden. Doch lieber ungesalbte Apostel als gesalbte Apostaten! Wir wollen feine Steine werfen auf unfere Mitbrüder von gestern; wir denken ihrer am Altare, und vielleicht kommt ihnen doch manchmal ein stilles Heimweh nach dem, was sie verlassen haben.

Theologen wagen, um Priefter zu gewinnen! Im Zusammenhang bamit muß ich mit einem Wort ein ernstes Zeitanliegen der deutschen Katholiken erwähnen, die Beibehaltung der theologischen Fakultäten im Organismus der deut. schen Universitäten. Ihr Licht auf bem Leuchter, ihre Lehrtätigkeit im öffentlichen Hörsaal zerftort die unglaublichsten Vorurteile, die man von dem Maß und der Methode der katholisch-theologischen Wissenschaft hat. Unsere theologischen Fakultäten bedeuten für Klerus und Kirche eine ganze Bibliothek katholischer Apologie. Der einzelne Professor, der über dem Staatsbeamten den Briefter und über dem Fachgelehrten den Badagogen vergißt, fann diese Reitmission der Fakultäten nicht entwerten. Die Ausschaltung der theologischen Fakultäten aus dem Verband der deutschen Hochschulen würde, von anderseitigen Nachteilen hier abgesehen, dem religiös-kirchlichen Leben in Deutschland nicht die Tobeswunde, aber eine tiefe Wunde schlagen, so tief, wie seit der Säkularisation der Kirchengüter und seit Einführung der Simultanschule feine mehr geschlagen wurde.

Nun darf ich Ihnen, meine lieben Studenten, einen besondern Gruß entbieten. Die Nichttheologen unter Ihnen werden in diesen Tagen einen stillen Wallgang zum Grabe des Bischofs Retteler tun und dort in der Muttergotteskapelle des Mainzer Doms ein Ave Maria beten, auf daß sie in ihrem andern Beruf Laienapostel von Stahl und Sisen werden. Apostelgräber sind Apostelschulen. Und Sie, meine jungen Theologen, Sie lernen am Grabe Rettelers beide Augen öffnen für die Lichtwelt unserer Wissenschaft, die weiter als die Sonne leuchtet, und beide Hände zum Segen heben, auch wenn man mit geballter Faust uns flucht. Der Priester soll ein Auge dem Blinden sein und ein Fuß dem Lahmen, er soll die Kinder in der Morgenstunde des Lebens und die Mühseligen in der Mittagsglut und die Sterbenden in der Abendstunde des Lebens zum Heilande sühren, — komm, junger

Freund, lege die Hand fest um den Kreuzesschaft und sei des Reiches Gottes wert! Und kämpft ein junges Semester in der Berusswahl den Kettelerkampf, dann gehe er den Kettelergang nach Altötting, und sein Lebensweg wird ihm klar vor Augen liegen und seine Seele wird Alleluja singen, denn ein Erbteil in Wonnegefilden ist ihm zugefallen.

#### Die fünfte Zeitaufgabe: Soziale Vertonung der Seelforge.

Meine Herren! In den allgemeinen Umrifilinien, die für bas 2. Jahrhundert so gut wie für das 20. gelten, ift das Arbeitsfeld und die Arbeitsform der Seelsorge durch die biblischen Baftoralbriefe und die firchlichen Gesetze abgesteckt. Innerhalb dieser weitgezogenen Linien aber darf und muß die pastorale Arbeit den besondern Zeiterscheinungen, Zeitbedürfnissen und Zeit. frankheiten Rechnung tragen. Auch für den Seelenarzt ist die Diagnose ber Zeit und Zeitkrankheit die Voraussetzung jeder ärzt. lichen Behandlung. Run aber flingt durch unfere Zeit als beren größte Gnade und höchstes Gebot ein tief sozialer Ton, und bementsprechend muß auch in der Seelforge bes 20. Jahrhunderts als besondere Note der soziale Gedanke mitklingen. Retteler hat mit fraftiger Sand den Auftakt zu bieser modernen Seelsorge mit dem sozialen Leitton gegeben. Er hat als Pontifex, d. h. als Brückenbauer, redlich mitgearbeitet, zwischen den einzelnen Volksklassen bis zum vierten Stand über alle trennenden Gegenfähe hinweg verbindende Brücken zu schlagen. "Ich habe mein ganzes Leben", sagt er, "bem Dienste des armen Volkes gewidmet, und je mehr ich es kennen. gelernt habe, um so mehr habe ich es lieben gelernt. Ich weiß, wie große, edle Anlagen unser deutsches Volk von Gott erhalten hat."

Rein anderer Stand ist bis in das kleinste Dorf hinaus mit dem Bolk in Frend und Leid, auch in seelischem Leid, so fest

verbunden wie der Priesterstand. Der Seelsorger hat Wunden zu heilen, die dem Arzte nicht gebeichtet werden, und Rechtsfälle zu lösen, die dem Rechtsgelehrten nicht in die Akten kommen. Die Gesetze der Seelsorge sind soziale Gedanken. Das Gesetze Die Gaben Gottes sind dir reichlich zugemessen, um sie reichlich auszuteilen! Das Gesetze Am besten sördert sein eigenes Heil, wer das Heil der Mitmenschen sördert! Das Gesetze Du mußt in die lästernde Welt das Gloria Patri deines täglichen Breviers hineinbeten, mußt mit unverdrossenen Händen den Pflug einsetzen und Saatkörner streuen, auch wenn eine andere Hand einmal über deinem Grabe die Erntegarben bindet, — diese Gesetze der Seelsorge sind soziale Gedanken.

Im besondern ift die Berwaltung des Buffaframentes. des vielgeschmähten Buffakramentes, eine stille, segensvolle soziale Miffion, beren Rah- und Fernwirkungen auf unfer Bolksleben in den Büchern der Statistit gar nicht berechnet werden können. Im Namen Gottes mit dem Wort der Verzeihung Seelen entlasten und Selbstmorde verhüten, entgleiste Jugend wieder ins Geleis bringen, für die Eltern findliche Liebe, für die Gatten eheliche Treue und häuslichen Frieden fordern, das Unrecht gegen Ehre und Eigentum wieder gutmachen, — und das alles, auch wenn durch die vielstündige Arbeit im Beichtstuhl die Gesundheit des Seelsorgers langsam zerstört, auch wenn sein stilles soziales Wirken im Beichtstuhl ein Verbrechen an der Sittlichkeit des Volkes genannt und damit seine Ehre, die mehr ist als Gesund-heit, in den Staub gezogen wird. Tür und Tor stehen hier der Berleumdung offen, da dem Seelforger durch das Beichtsiegel der Mund geschlossen ist zur Verteidigung seiner Ehre. Und da ich gerade von der Beicht rede und vom Breslauer Katholikentag her noch eine Sünde auf dem Gewissen habe, die mir vom Goetheismus weder in diesem noch im andern Leben verziehen wird, so will ich heute Buße tun und in tiefer Berehrung ein Goethewort zitieren, das lautet: "Die Ohrenbeichte hatte dem Menschen nie sollen genommen werden."

In den äußeren Formen der paftoralen Arbeit, im Ton der Predigt wie in den gesellschaftlichen Umgangs. formen, in der Armenpflege wie bei den Krankenbesuchen, wird eine zeitgemäße Seelsorge mit bem sozialen Zartgefühl ber Zeitgenossen auch in ländlichen Kreisen wohl ober übel rechnen mussen. Unser Volk, das viel verzeihen kann, empfindet es als eine unverzeihliche, herzlose Barte, wenn felbst in der geweihten Nähe ber Leiche, in der Aussegnung der Toten ber Ton eines handwerksmäßigen Betriebes burchklingt. Der Hirt vom Geiste des Guten Hirten wird nicht gleich Feuer vom Himmel rufen und über Malchus' Ohren mit dem Schwerte dreinhauen. Die Hände des Priefters sind gesalbt, um zu fegnen, nicht um zu fluchen, und die rauhborftigen Beiligen paffen in fein Sahr. hundert so schlecht wie in das 20. Jahrhundert. Der Meister der Hirtensorge hat gesagt: "Ihr seid das Salz der Erde" (Matth. 5, 13); er hat nicht gesagt: Ihr seid der Zucker der Erde, aber noch viel weniger hat er gesagt: Ihr seid der Pfeffer ber Erbe.

Un den Sonntagen, an denen ohnedies der Seelsorger wegen bes Priestermangels meistens für zwei arbeiten muß, hat die neuzeitliche Seelsorge eine weitere Arbeitszulage burch bie sozialen Vereine erhalten. Am Sonntagabend soll ber Geift. liche, manchmal todmude, zu ben Gefellen und Männern ins Bereinshaus kommen, so regelmäßig und freudig, wie diese am Sonntagmorgen zu ihm ins Gotteshaus gekommen waren. Auf der einen Seite ist man bange, durch diese persönliche engere Fühlung zwischen Priefter und Bolt könnte die Laienwelt gar zu flerikal werden, und auf ber andern Seite ist man, vereinzelt auch diesseits der Vogesen, bange, der Priester möchte darüber zu laienweltlich werden. Die Arbeit im Vereinshaus ift in der Tat die Feuerprobe des priesterlichen Geistes. Die nämliche Bereinsarbeit, die uns in einem Fall die besten Seelsorger erziehen half, hat uns in einem andern Fall die besten Seelsorger geraubt, und mehr als eine edle Kraft hat sich auf diesem Arbeitsfeld gesundheitlich und geistig verblutet. Und trot allem: Die sozialen Vereine und die Mitarbeit der Priester in diesen Vereinen sind Bedürfnis der Zeit, also Wille Gottes.

#### Die sechste Zeitaufgabe: Die Rückeroberung der Arbeiterwelt.

Die Rückeroberung der Arbeiterwelt ist die dornenvollste Aufgabe der modernen Seelsorge und die eigentliche Sorge unserer Seelsorge. Auch wenn der Arbeiter im günstigsten Fall den Sonntagsgottesdienst besucht, kann die sonntägliche halbstündige Predigt unmöglich ein volles Gegengewicht bilden gegen das tägliche Lesen einer kirchenfeindlichen Zeitung und gegen das stündliche Hören der gehässigsten Angriffe auf den Glauben seiner Jugend. Wir müssen also außerhalb der Sonntagspredigt die Arbeiter sammeln, die Gesammelten schulen und die Geschulten als Vertrauensmänner an die Werbearbeit schicken. Und wäre es im Ansang nur ein Dutzend; das größte Reich der Erde hat mit einem Dutzend Apostel angefangen. Das exste Gebot der Arbeiterseelsorge lautet also: Organisation! Wir müssen aber, wo wir noch nicht sind, bald kommen, damit wir nicht zu spät kommen.

Das zweite Gebot lautet: Geistige Aufklärung! In Rettelers Gedankengängen werden wir tief und gründlich die Zeitund Standesfragen aufgreisen, die dem Arbeiter auf den Lippen brennen: die Höhenunterschiede in der gesellschaftlichen Ordnung und die ungleiche Verteilung der Erdengüter, das Recht des Privateigentums und der unauflöslichen. She, den unvermeidlichen Widerstreit der Interessen des Arbeitgebers und Arbeitnehmers und den Ausgleich dieser Interessen auf dem Boden der Wirklichkeit und Gerechtigkeit, die Aufgaben der Arbeiterschutzgesetzgebung und Arbeiterversicherung und die tatsächlichen Erfolge der staatlichen Sozialresorm, die Wohnungshygiene und andere derzeitige Arbeiterinteressen wirtschaftlicher Natur. In welcher Form diese Aufklärung auch geboten wird — in einem Privatgespräch, in einem Bereinsvortrag, in einem Buch, in einem Kurs —, das Interesse bes Geistlichen an allen Arbeiterfragen, seine Mitarbeit an der geistigen und wirtschaftlichen Auswärtsbewegung des Arbeiterstandes wird in den Arbeitern allmählich Vertrauen zum Seelsorger wecken und Mißtrauen wegräumen, und damit ist die stärkste Scheidewand zwischen Priester und Arbeiter weggeräumt.

Das dritte Gebot der Arbeiterseelsorge lautet: Dem Arbeiter mehr Kritik gegenüber der Arbeiterpresse beibringen! Ihr lieben Arbeiter, ihr dürft nicht glauben, eure Zeitung sei ein Evangelium, tagtäglich vom Heiligen Geist diktiert. Denkende Arbeiter werden doch noch zur Einsicht kommen, daß alle Schlazworte und Scheltworte unter denkenden Menschen die vernünstigen Beweise niemals ersehen können, daß die Verhehung der Arbeiterwelt kein Verdienst um die Arbeiterwelt ist, daß ein Goldstück in der Hand mehr ist als ein goldener Berg auf einer unentdeckten Insel des Ozeans, und daß das Zerrbild des katholischen Klerus, wie es aus dem Pfaffenspiegel der roten Presse herausschaut, den Tatsachen des Lebens nicht entspricht.

Dazu kommt ein viertes Gebot: Mit dem Mute Kettelers werden wir aber auch dem Arbeiter sagen, daß dem Rechte des Arbeiters auf anständige Bezahlung das Kecht des Arbeitgebers auf anständige Arbeitsleistung gegenübersteht, daß für das Kulturleben die Geistesarbeit nicht weniger Wert hat als die Handarbeit, daß das ewige Mißtrauen gegen alle und jede behördlichen Maßnahmen den Interessen der Arbeiter selber schadet, und daß die größere Hälfte der sozialen Not die ewige Unzufriedenheit und innere Verbitterung und der wachsende Haß ist, der sich nach dem Klassisterwort wie ein Grabstein auf die Herzen legt. "Um die sozialen Übel zu heilen", sagt Ketteler, "genügt es nicht, daß wir einige Arme mehr speisen und kleiden und dem Armenvorstand einige Taler Geld mehr durch unsere Dienstboten zusenden — das ist der allerkleinste Teil unserer Aufgabe —, sondern wir müssen eine ungeheure Kluft in der Gesellschaft, einen tief ein-

gewurzelten Haß zwischen reich und arm ausgleichen, wir müssen eine tiefgehende Versunkenheit bei einem großen Teil unserer Mitbrüder wieder heilen, die allen Glauben, alle Hoffnung, alle Liebe zu Gott und den Menschen verloren haben." Das ist das vierte und höchste Gebot der Arbeiterseelsorge: den Glauben, die Hoffnung und die Liebe triumphieren lassen über den Unglauben und die Verzweislung und den Haß, den Arbeiter an Freundeshand in die Gnadenwelt der Religion, an die Trostund Arastquellen seiner Kirche sühren und ihn dem Gottmenschen in die Arme legen. Wer ihn herausreißt aus diesen Armen, wer den Haß gegen den Arbeiter von Razareth schürt, darf nicht von Liebe zu den Arbeitern reden.

#### Die siebte Zeitaufgabe:

#### Die Rückeroberung der gebildeten Welt.

Die Rückeroberung der gebildeten Stände ist das Königsproblem der modernen Seelsorge. Wie in der Schweiz der Priester auf die Berge steigt und die Berge segnet, so möchte ich die Seelsorge auf den Höhen der Gesellschaft die Bergweihe unserer Liturgie nennen. Bischof Ketteler, der den Hunderttausenden des dritten und vierten Standes einen Arbeiterspiegel vor die Augen hielt, hat auch den oberen Zehntausend "die Pflichten des Adels", des seelischen Adels, vorgehalten.

Durch die Kreise der katholischen Intelligenz geht ein großes Fragen und Prüfen und Kritisieren, bald im Flüsterton und bald im Polterton, — sie rütteln und rücken an den Grenzsteinen, welche die Läter gesetzt haben, — sie suchen nach der Formel, die das Wertverhältnis zwischen den liegenden Erbgütern der Vergangenheit und den wandernden Werten der Gegenwart festlegen soll, — sie zirkeln an den Grenzlinien, die zwischen den Glaubensstären und den offenen Fragen der Forschung hindurchziehen.

Was wird der Seelsorger tun, welcher Geist vom Geiste Kettelers ist? Er wird keine Zeit verlieren mit unnützen Klage.

liedern und Fluchpsalmen über diesen fritischen Zug der Zeit, und noch weniger wird er das alles als böswillige Verneinungsluft mißbeuten. Er wird vielmehr in diesem Rug ber Reit, in diesem religiösen Interesse ber zeitgenössischen Gebildeten ein lautes Gottesgebot an die Seelenführer dieser Zeit erkennen, allen alles zu werden in paulinischem Geiste, in die Gedankengänge der Gegenwart sich einzufühlen in raftlosem Studium und bann auf den Areopag zu gehen und den Gebildeten in apologetisch-wissenschaftlicher Sprache die Grundwahrheiten unseres heiligen katholischen Glaubens im Zusammenhang mit den Gegenwartsfragen auf den Leuchter zu heben: die Sicherheit unserer Glaubensarenze gegenüber den Gummigrenzen des Subjektivismus, - die ragende Tatsache des kirchlichen Lehramtes, das als letzte Stelle im Wirrwarr der Tagesmeinungen und in der Zerfahrenheit der Geister das lette Wort zu sprechen hat, — der Ginklang zwischen Glauben und Bildung, zwischen den Rechten der Autorität und der Berfönlichkeit, — die historische Weihe des Katholizismus mit seiner herrlichen Heldengalerie, — die Poefie und Mystif des fatholischen Gottesdienstes und viele andere Themata. Unsere Gebildeten miffen gern in diesen Ansprachen ben kategorischen Kanzelton, sie missen aber nicht gern die personliche Warme, die den ringenden Seelen die Hand reicht und an ihren guten Willen glanbt. Der Seelsorger kann nicht ja sagen, wo seine Kirche nein gebietet, etwa in der Frage der gemischten Chen. Er fann auch den Gebildeten nicht Zuder reichen, wo er das Salz der Erde fein foll. Er barf auch nicht in den Verstandesgründen der Apologie des Glaubens stecken bleiben, der Weg über den Alreopag muß schlieflich an der Kommunionbank ausmünden.

Die Rückeroberung der gebildeten Welt, die Erziehung eines glaubensfreudigen und kirchenfreudigen Geschlechtes wird aber nicht gelingen ohne ein großes Vertrauen auf den guten Willen der gebildeten Katholiken, die am religiösen Leben sich beteiligen. Das Mißtrauen, das hinter allen Zeiterscheinungen Vorboten des Absalls wittert, hat schon genug Lücken in unsere Keihen geriffen.

Das Mißtrauen mag die Kunst der Diplomaten sein, das Vertrauen ist die Kunst der Erzieher und Führer und darum auch der Seelenführer. Uns allen gilt dieser große Imperativ der Zeit: Habt Vertrauen zueinander!

Meine hochverehrten Damen und Herren! Vor hundert Jahren follte der Dom von Speyer, das Pyramidengrab der deutschen Raiser, von Frankreich aus zerstört werden. Von Mainz her ist damals dem Dom von Speyer die Hilfe gekommen, Bischof Colmar von Mainz hat durch energische Ginsprache in Paris ben Dom gerettet. Wir dürfen unser religiös-kirchliches Leben in Deutschland einem Dom vergleichen — im einzelnen nicht ohne Bauschäben, in den großen Linien aber und in der Gesamtwirkung ein herrlicher Dom auf herrlichem Grunde. Run wollen sie der beutschen Schule die Religion, der Familie und dem öffentlichen Leben den Segen der Kirche rauben, sie wollen nach dem Beispiel von Frankreich unsern schönen deutschen Dom in Trümmer legen. Von Mainz her, aus ber Stadt des hl. Bonifatius, wird wieder die Hilfe kommen. Der Katholikentag von Mainz wird die Sände von Priefter und Bolf ineinanderlegen, und die beiden werden treue Wache stehen am deutschen Dom.

#### II. Der soziale Segen der sieben Sakramente.

Hirtenbrief für die Fastenzeit 1912. In vierter Auflage im Berlag von Dr. Jäger in Spener erschienen.

ftröme übernatürlichen Lebens durch den Garten der katholischen Kirche. Dazu war der Heiland in die Welt gekommen, daß wir das Leben haben, und zwar im Überfluß (Joh. 10, 10), und dazu hat er in überfließender Fülle seine Erlösungsgnade in sieben heiligen wirksamen Zeichen und Handlungen uns hinterlassen. Diese sieben Gnadenmittel sind in mancher Beziehung von ein and er verschieden: sie sind nicht von gleicher Würde (Trid. sess. 7,

c. 3) und nicht gleich notwendig zum Beile, sie wirken je nach ihrem besondern Heilszweck verschiedene Gnade - die Taufanade ist eine andere als die Firmgnade —, sie werden nicht alle von ber gleichen Sand gespendet und nicht gleich häufig empfangen. Darin aber sind die Saframente einander gleich, daß sie alle sieben ihre Gnadenkraft einzig und allein aus der Urquelle aller Gnade, aus dem Bergen bes Gefreuzigten, herleiten. Darum werden sie im Zeichen des Kreuzes gespendet, und das Auge des Glaubens sieht den Namen Jesus leuchten im Wasser der Taufe wie im Chrisam ber Firmung, in ber Hostie des heiligsten Altarsaframentes wie in ben Absolutionsworten bes Buffaframentes, im Krankenöl der Letten Ölung wie in der Handauflegung der Priefterweihe und im Jawort des Chefakramentes. Auch barin gleichen sich die Sakramente, daß sie alle sieben das Ziel haben, in geheimnisvoller Weise Christus den Herrn in den gläubigen Empfängern zu gestalten (Gal. 4, 19), die Gläubigen mit Chriftus zu erfüllen (Rol. 2, 10), in Chriftus einzugliedern (Eph. 4, 15 f.), in Chriftus zu befestigen (2 Kor. 1, 21), so fest, daß er in uns bleibt und wir in ihm (Joh. 6, 57) im Leben und Sterben und Auferstehen (Röm. 6, 4—8). Chriftus ist also ber Anfang und das Ende, das Woher und das Wozu der heiligen Sakramente, Ursprung und Mündung der sieben Baradiesesströme.

Mit einer göttlich-planvollen Wechselbeziehung zwischen Gnade und Natur sind die sieben Sakramente dem Lauf des einzelnen Menschenlebens angepaßt, damit auf allen Entwicklungssstufen und Wendepunkten des Lebens von der Wiege dis zum Grabe der Segen der Erlösung ruhe. Am Anfang des Lebens, kaum daß das Menschenkind durch die Geburt in das natürliche Leben eintrat, wird es durch die Taufe zum übernatürlichen Leben der Gotteskindschaft wiedergeboren. Am Ende der Kindheitsjahre, wenn das rauhe Leben allmählich zur Arbeit und zum Kampfe ruft, wird die heranwachsende Jugend in der heiligen Firmung, im Sakramente der religiösen Mannbarkeit, mit dem Siegel der Vollendung bezeichnet. Wie das leibliche Leben durch das tägen

liche Brot erhalten und genährt und die leibliche Gesundheit im Falle ber Erfrankung von Arzt und Arznei wiederhergestellt wird, so ist auch als Nahrung der Seele täglich der Tisch bereitet mit der Speife der Engel im heiligsten Altarfakrament, und ift die Seele durch die Sunde frank und elend geworden, findet sie im Sakrament der Buße durch die Arznei des barmherzigen Samaritans Heilung und neues Leben. Auch in ber Berufsmahl, an einem neuen Wendepunkt des Lebens, wird dem Jüngling, ob er mit den wenigen den ehelosen Priesterstand oder mit ben vielen ben Cheftand erwählt, für ben einen wie für ben andern Beruf die Gnade Gottes mitgegeben durch jene beiben Sakramente, die einen neuen Stand begründen, durch Priesterweihe und Che. Und in der Todesgefahr des irdischen Lebens wird die Seele durch das Sakrament der Todkranken, durch die Lette Ölung, für das ewige Leben zugerichtet. So wird bas einzelne Menschenleben auf der ganzen Linie der Entwicklung von der Wiege bis zum Grabe vom Segen der Erlösung begleitet. Von der Taufe bis zur Letten Dlung, von der Taufferze bis zur Sterbekerze, vom Morgenstern der Gnade über der Wiege des Neugebornen bis zum Abendstern über dem Sterbebett des Sterbenden leuchtet aus ben heiligen Sakramenten ein ganzer Sternenhimmel göttlicher Liebe über dem Menschenleben.

Die sieben heiligen Sakramente sind aber nicht bloß für das einzelne Menschenleben, sie sind auch für das gesellschaft-liche Zusammenleben in Familien und Vereinen, in Gemeinden und Staaten, also für die sozialen Gemeinwesen der menschlichen Gesellschaft eine Quelle des Segens und der Wohlfahrt. Die menschliche Gesellschaft besteht aus einzelnen Wenschen; was den einzelnen zum Segen ist, kann der Gesamtheit nicht zum Fluche sein. Zwei von den sieben Sakramenten, die Priesterweihe und die Ehe, sind als Heilquellen des sozialen Lebens ohne weiteres erkennbar; die Ehe soll die menschliche Gesellschaft erhalten und weiterpflanzen, die Priesterweihe soll die menschliche Gesellschaft heiligen und das übernatürliche Leben auf

Erden vor dem Aussterben behüten. Aber auch die fünf andern Sakramente, die in erster Linie der einzelnen Seele die innere Gnade und damit das hochzeitliche Rleid ber Jenseitsherrlichkeit zuwenden, sind für das Diesseitsleben und die irdische Rultur der Menschheit Einrichtungen von unermeklichem sozialen Werte. Die heiligen Sakramente find gleich den sieben Altaren bes Propheten (Mm. 23, 1), die ber religiösen Ordnung reiche Gnabe zuleiten, find aber auch gleich ben sieben Säulen am Saufe der Beisheit (Spr. 9, 1), die das Gebäude der sozialen Ordnung tragen helfen.

Auf diese Frage will ich im einzelnen Antwort geben: Was verdanken die menschliche Gesellschaft und die soziale Ordnung den heiligen Sakramenten? Möge bas Gottes. lamm, bas allein bas Buch mit ben sieben Siegeln öffnen kann (Offb. Rap. 5), die sieben Siegel uns lofen!

#### 1. Die Taufe.

Durch das heilige Sakrament der Taufe wird das neugeborne Rind von der Erbfünde gereinigt und aus dem Waffer und dem Beiligen Geift zu einem Rind Gottes, zu einem Glied der Rirche, zu einem Erben des ewigen Lebens wiedergeboren. Das getaufte Menschenkind ift erstens ein Gotteskind geworden. Der Bater im himmel hat seine Sand auf dieses Rind gelegt und gesprochen: Du bift mein, denn du gehörst jett zu den Geschwistern meines geliebten Sohnes, an dem ich mein Wohl. gefallen habe. "Gepriesen sei Gott und ber Bater unseres Berrn Jesus Chriftus, . . . der nach seinem Beilsplan uns berufen, an Kindes Statt von ihm angenommen zu werden durch Jesus Chriftus" (Eph. 1, 3 5). "Seht, welche Liebe ber Vater uns erwiesen hat, daß wir Kinder Gottes heißen und wirklich sind" (1 Joh. 3, 1). Mit welcher Chrfurcht wird eine gläubige Mutter die Stirne ihres Kindes nach der Taufe kuffen und mit dem beiligen Rreuzzeichen bezeichnen: "Gott segne dich, du Gottesfind, Gott schütze dich, du Gottesengel! Deine Mutter wird dich treu behüten, wie wenn die Mutter von Bethlehem ihr göttliches Kind leibhaftig ihr zur Obhut in die Arme gelegt hätte." Mit welcher Ehrfurcht werden gläubige Eltern ihre getauften Kinder, die lebendigen Kapellen des Heiligen Geiftes, betrachten und vor Entweihung hüten! Ehrfurcht vor dem Kind und vor der Taufunschuld des Kindes, — das ist der erste soziale Segen des ersten Sakramentes. In einer Zeit, in der die Verbrechen an den Kindern immer zahlreicher werden und die Kinos in den Städten den Kindern mehr nach dem Leben streben als die Vlutkompagnie des Kindermörders Herodes, in einer solchen Zeit ist es ein zeitgemäßes Gebot: Um Gottes willen Ehrfurcht vor dem Kinde!

Das getaufte Rind ist zweitens ein Glied der Rirche geworden. Die Geburt hat es einem irdischen Baterland, die Taufe hat es der Kirche, dem Himmelreich auf Erden, eingegliedert. Wir lieben unfer Baterland und den heimatlichen Boden, wo unsere Wiege stand, und wir verstehen die Antwort des treuen Berzellai, ben der König David in die Residenz mitnehmen wollte: König, "lag mich in meiner Heimat sterben und im Grabe von Vater und Mutter begraben werden" (2 Kön. 19, 31 37). Mit der gleichen Liebe bleiben wir aber auch der Kirche ergeben, die traft der Taufe unsere zweite Heimat ist, ein Reich des Lichtes, in dem die Sonne nicht untergeht, ein Vaterhaus der Einheit, in dem die babylonisch verwirrte Menschheit zu einer einzigen großen Gottesfamilie vereinigt werden foll. Wie aber eine Mutter Die Pflicht hat, das Kind ihrer Wiege in seinem späteren Wachstum zu überwachen und nach Möglichkeit alle Schädlinge von seinem Leben fernzuhalten, so hat auch die Kirche die Pflicht und das Recht, die Kinder ihres Taufsteins auf deren weiteren Lebens. gängen zu überwachen und das keimhafte Gnadenleben der Taufe zur Reife zu bringen. Es kann ber Rirche nicht gleichgültig fein, wenn das Gnadenleben in der Seele ihrer heranwachsenden Kinder burch eine religionslose und firchenfeindliche Schule verkümmert und ertötet wird. Die Schule, die heute mit Recht in den Kindern Heimatkunde und Seimatliebe pflegt, darf diese Rinder nicht gleich.

zeitig ihrer Kirche, ihrer zweiten Heimat, entfremden. Die Taufe verbürgt also die unveräußerlichen Mutterrechte der Kirche auf die Schulkinder, — das ist ein zweiter sozialer Segen des ersten Sakramentes.

Drittens ift das getaufte Rind ein Erbe des ewigen Lebens geworden. Ohne die Taufe kann ein leidenvolles Menschenleben so unerträglich werden, daß man mit Job seinen Geburtstag verwünschen möchte: "Fluch dem Tag, an dem ich ward geboren! Warum wurde überhaupt dem Leidenden bas Licht und das Leben denen, die in Bitterkeit des Bergens leben?" (Rob 3, 3 20.) Ohne die Aussicht auf ein anderes, ewiges Leben ware das diesseitige Leben, das die Geburt uns gibt, vielfach nicht wert, gelebt zu werden, und alle Elternfreude wäre mit Galle vermischt, wenn das Rind ihrer Wiege nur ein Rind des Todes ware. Erst im Lichte des Jenseitsglaubens erscheint uns bas irbische Leben trot feiner Bitterkeiten, ja gerade burch seine Bitterkeiten als Saatkeim des ewigen Lebens, und erst durch die Taufe, die uns zu Erben bes ewigen Lebens einsett, erhebt sich das Menschenleben zu einem Wertgut, dem alle Leiden ber Erde ben Wert nicht rauben können. Die Taufe gibt also auch bem irdischen Leben höheren Wert und verföhnt die Lebens. müden wieder mit bem Leben, - bas ift ein dritter fozialer Segen des ersten Sakramentes.

#### 2. Die Firmung.

Das zweite Sakrament, die heilige Firmung, ist im Vergleich mit der Taufe das Sakrament der Vollendung, das Siegel der religiösen Mündigkeit. Die Taufe gab den Anfang und legte den Grundstein, die Firmung soll vollenden und ausbauen. Taufscheinkatholiken sind nicht fortschrittliche, sondern in den Anfängen steckengebliebene, im religiösen Wachstum verkümmerte, zwerghafte, unsertige Katholiken, — Kirchen, die nicht ausgebaut wurden und jetzt als Kuinen dastehen. Als Sakrament des religiösen Fortschritts und Vollalters wird die Firmung in

unsern Gegenden an der Wende der Rinderjahre gespendet. In dem Alter, in dem der Heilandknabe von Mazareth zum Tempel pilgerte, ungefähr auch in dem Alter, in dem der Knabe David im Namen des Herrn der Heerscharen dem Goliath entgegentrat, foll unfere Jugend zum Kampfe gegen die Feinde bes Beils mit ber Kraft aus der Höhe ausgerüftet werden und durch die Hand des Bischofs den Ritterschlag erhalten. Der Prophet, der die Ausgießung bes göttlichen Beiftes über alles Fleisch verkündete (Foel 2, 28 f.), ruft die Jugend seines Bolfes jum heiligen Rampfe: "Führet einen heiligen Krieg! Bietet Helden auf! Auch der Schwächling sage: Ich bin ein Helb" (Joel 3, 9 f.). Dem Täufling wird sozusagen im Schlafe die Urkunde des Ehrenbürgerrechtes im Reiche Gottes und der Erbschein des ewigen Lebens in die Wiege gelegt; ber Firmling foll, geistig erwacht, mit eigenem Munde den Bürgereid und Fahneneid als mündig erklärter Streiter seines göttlichen Meifters erneuern. Für die menschliche Gesell. schaft ift es sicher kein Schaden, wenn unsere Jugend bas unreife und halbwüchsige Wesen der Kindheit mit den Kinderschuhen auszieht und sittlich volljährig, mit der Gabe der Weisheit und Kraft gefirmt, ins Leben tritt. Ein Sakrament, das vollkommene Chriften erzieht, erzieht auch vollkommene Menschen.

Die besondere Gnadenwirkung der Firmung ist die Stärkung mit dem Heiligen Geiste, damit wir den Glauben standhaft bekennen und demselben getreu nachleben. Wie die sozialen Verhältnisse heute liegen, braucht es zu einem solchen Glaubensbekenntnis und Glaubensleben viel Gnade von seiten Gottes und viel Heldenmut von seiten der Menschen. Unsern Männern im öffentlichen Leben wird es wahrlich nicht leicht gemacht, ihrer religiösen Überzeugung treu zu bleiben, auch dort, wo sie selber fremde Überzeugung ehrlich achten und ihre Wege gehen lassen. Die moderne Menschheit verbietet mit Recht, die Ungläubigen auf dem Scheiterhausen zu verbrennen; sie sollte aber auch verbieten, die Gläubigen zu steinigen. Andere wahren sich die Freiheit, ungläubig zu sein und die Kirche zu hassen; den Gläubigen wehrt

man die Freiheit, gläubig zu sein und ihre Kirche zu lieben. Unter diesen Verhältnissen ist die Firmung ein überaus zeitgemäßes und sozial notwendiges Sakrament, und es ist zu begrüßen, daß durch die Verlegung der Erstkommunion in ein früheres Lebensalter die Firmung noch mehr als selbständiges und hochbedeutsames Sakrament erkannt und nicht mehr durch die Nähe der Erstkommunionseier verdunkelt wird.

Besonders den Arbeitern von heute möchte man die Gnade ber Firmung in Stromesfülle wünschen. Wackere Arbeiter haben sich bitter über die Gewaltherrschaft ihrer Kameraden beklagt, die ihnen eine firchenfeindliche Zeitung aufnötigen und in einen Berband sie drängen wollen, der gegen unsere religiöse und staatliche Ordnung gerichtet ift. Ich weiß, daß folche Arbeiter von Montag früh bis Samstag abends ein wahres Marthrium durchzumachen haben und manchmal mit dem Philosophen der sozialen Frage sprechen möchten: Es geht "über unsere Kraft". Meine lieben Arbeiter! Erweckt in euch die Gnade der Firmung, die in euch ist durch die Auflegung der Hände! (2 Tim. 1, 6.) Es geht nicht über eure Rraft, benn ihr seid mit der Araft aus der Sohe umtleidet (Lut. 24, 49). Spottet nicht mit ben Spöttern! Ihr habt zum Rampfe gegen ben Goliath, ber ben Ramen bes herrn und fein Volk läftert, die Rüftung bes Heiligen Geistes erhalten. "Stehet fest im Glauben! Sandelt nach Männerart und seid Selden!" (1 Kor. 16, 13.) "Führt einen heiligen Krieg! Auch der Schwächling sage: Ich bin ein Held." Man hat die Religion eine "helbenmäßige Form des Daseins" genannt. Die heilige Firmung gab euch den Beruf und die Gnade, unter schwierigen sozialen Verhältniffen ein Selb ber religiösen Überzeugung zu sein.

Auch darin, daß den Firmlingen Firmpaten zur Seite gegeben werden als Beistand im späteren Leben, ist ein tieser sozialer Gedanke ausgesprochen. Zwei und zwei sandte der Herr seine Jünger aus (Luk. 10, 1), damit, "wenn der eine fällt, der andere ihm aushelse" (Pred. 4, 9 f.). Die bürgerliche Gesetzgebung sucht

den elternlosen Kindern durch die Vormundschaft einen Beistand zu geben. In der kirchlichen Patenschaft kommt der gleiche soziale Gedanke zum Ausdruck.

#### 3. Das heiligfte Altarfakrament.

Das dritte Sakrament, ber Mittelpunkt und Höhepunkt aller Gnadenmittel, das heiligste Saframent bes Altars, ift bas Sakrament der Liebe. Die ganze Sonnenglut der Heiland. liebe ist in diesem Geheimnis wie in einem Brennspiegel zusammengefaßt. Die Ginsetzung bieses Sakramentes beim letten Abendmahl war eingerahmt einerseits von der Fugwaschung, jener rührenden Tat dienender Liebe, anderseits vom hohenpriesterlichen Gebet, in dem jeder Sat ein Pulsschlag göttlicher Liebe ift. Der Beiland hätte seinen Jüngern irgendein anderes Andenken hinterlaffen können, seinen Stab wie Alaron ober feinen Mantel wie Clias, feine Krippe ober fein Kreuz, fein Bild, von Engelhand gemalt, oder fein Evangelium, von Engelhand geschrieben. Er wollte aber nicht eine Sache als Andenken hinterlassen; er wollte in einem Geheimnis, das nur von einer göttlichen Liebe ausgedacht werden konnte, personlich, mit dem ganzen Reichtum seiner Verdienste, bei den Menschenkindern bleiben. Damit wird das Sakrament der Liebe zu einem sozialen Gebot perfönlicher Mitarbeit auf dem Gebiet der fozialen Liebestätigkeit. Der Arzt ist mehr als die Arznei, der Bater ist mehr als die väterliche Erbschaft, ein herzliches Trostwort ist mehr als ein mürrisch hingeworfenes Almosen.

Die Eucharistie ist im besondern das Sakrament der Opferliebe. "Das ist mein Leib, der für euch hingegeben wird" (Luk. 22, 19), "das ist mein Blut des Neuen Bundes, das für viele vergossen wird zur Vergebung der Sünden" (Matth. 26, 28). Das Gotteslamm wäre bereit gewesen, bis zum Ende der Welt am Kreuze zu hangen, um täglich den Schuldbrief der Menschheit zu tilgen. Aber auch ohne dieses ewige blutige Opfer steht die Welt täglich im Zeichen der Opferliebe, da seinem Auftrag

entsprechend "zu seinem Andenken" (Luk. 22, 19) sein Kreuzopfer fort und fort im Opfer unserer Altäre vom Aufgang der Sonne dis zum Niedergang undlutig erneuert wird. Ein alter Schriftsteller nennt die heilige Messe die tägliche Totenseier des Gekreuzigten. Wenn doch alle durch den Besuch der heiligen Messe, am Fuße des Opferaltars, lernen möchten, ihre Launen und hundert Wünsche im häuslichen Leben zu opfern! Opfergeist ist das Christlichste am Christentum und das Geheimnis des häuslichen Friedens. Opferliebe lautet das zweite soziale Gebot des Altarsakramentes.

Die Eucharistie ist das Sakrament der Armenliebe. Nicht bloß in der Hauskapelle des Heiligen Vaters, nicht bloß in den Domen der Großstädte, auch in der armsten Dorffirche, die keine goldenen Altargeräte besitt, hat der eucharistische Gott sein Zelt unter den Menschenkindern aufgeschlagen. Das Gebot der Ofterkommunion ruft nicht bloß die Reichen und Großen der Erde an den Tisch des Herrn, auch die Armen auf den Strafen und Gaffen hat er eingeladen, mit ihm Abendmahl zu halten, so oft sie wollen. "Kommet alle zu mir, ihr Mühseligen und Beladenen, ich will euch erquicken" (Matth. 11, 28). An der Rommunionbank knien die Reichen neben den Armen, und alle beten: "Gib uns heute unser tägliches Brot!" So wird das Sakrament der Erbarmung für die Besitzenden ein foziales Gebot erbarmender Liebe zu den Armen: durch Armenbrot von ihrem Tische danken die Besitzenden für das Engelbrot, das sie, felber Rostgänger am Tische bes Herrn, aus Gottes Sand entgegennehmen.

Das heiligste Altarsakrament ist endlich das Sakrament der Friedensliebe. Am Tische des Herrn sind alle Klassen-tämpfe des sozialen Lebens versöhnt. "Ein Brot, ein Leib sind wir viele, die wir an einem Brote teilnehmen" (1 Kor. 10, 17). In einem Gebet der Kirche heißt es, "die Einheit und der Friede werde in den dargebrachten Opfergaben geheimnisvoll angedeutet"; denn wie aus vielen Weizenkörnern die eine Hostie bereitet und

aus vielen Beeren ber eine Relch gefüllt wird, fo follten alle, die an dem einen Tische das göttliche Mahl genießen, auch eines Bergens und eines Sinnes fein. Die fatholischen Bereine follten wenigstens einmal im Sahre geschlossen eine Generalkommunion halten, womöglich mit gemeinsamen Gebeten und Gefängen. Es ift ein Schauspiel für Engel und Menschen, wenn unsere lieben Männer und Jünglinge in schöner Ordnung, in langen Reihen zum Tische des Herrn geben, wenn die, die für ihre Familie bas Brot des Leibes verdienen, das Brot des ewigen Lebens emp fangen. Un solchen Tagen wird das religiöse Leben der Bereine genährt; es wird aber auch der kamerabschaftliche Geiff aufs neue geweckt und manche Zerklüftung überbrückt, wenn die Bereine wie eine Gemeinde von Brüdern "in der Gemeinschaft des Brotbrechens miteinander beharren" (Apg. 4, 42). Friedens. liebe und Brudergeift lautet das vierte foziale Gebot des heiligsten Altarsakramentes.

#### 4. Das Buffakrament.

Die soziale Not der Zeit ist zum Teil durch die wirtschaft. lichen Umwälzungen im Gefolge der Maschinentechnik, zum Teil aber auch burch die Genußsucht und die religiös-sittliche Berfommenheit verschulbet. Es ift für jeden einzelnen Menschen bos und bitter, den Herrn, seinen Gott, die Quelle des lebendigen Wassers, zu verlassen und dafür das schmutige Zisternenwasser zu trinken (Jer. 2, 13 19). Der Sänger bes 31. Bfalms, ber bie Sünde eine unerträgliche Last und einen Stachel des Gewissens nennt, hat Millionen von armen Gundern aus der Seele gesprochen. Die Sünde ist aber auch für die Menschheit im großen und ganzen die größte Blage und ein Abgrund fozialen Elends. Wie viel kostbare Jugendkraft wird durch sündhafte Gewohnheiten frühzeitig aufgebraucht, wie viel Frauenglück und Rinderglück durch den Alkohol herzlos begraben, wie viel nationale Gesundheit durch die Unsittlichkeit im Blute vergiftet! Wie viel Haß und Verbitterung wird in unsere Arbeiterwelt hineingeredet,

so daß sie, mit Gott und der Welt zerfallen, sich selber und ihren Familien zur Qual, mit geballten Fäusten durch das Leben gehen!

Wenn das mahr ift, wenn die Sunde die größte Blage der Menschheit ist und die soziale Not zum Teil durch die Sünde verschuldet wurde, dann ift das Buffakrament, die Los. fprechung von ber Sünde, ein fozialer Rothelfer. Wenn ein verlorener Sohn sich aufmacht, in der Gewissens. erforschung sich ehrlich seinen Seelenzustand eingesteht und mit einer aufrichtigen Reue, ohne welche kein Bapft und kein Bischof lossprechen können, dem Stellvertreter des Beilandes beichtet, und wenn bann ber Beichtvater im Namen Gottes, ber allein Sünden vergeben kann, ihm sagt: Absolvo te — "Ich spreche dich sos von deinen Sünden", da ist es, als legte der Heiland selber dem Beichtenden seine Sande auf mit den Worten: "Gehe bin in Frieden, beine Sünden sind dir vergeben." Die Lossprechung hat ihn nicht nur der Gnade und dem Himmel wiedergeschenkt, er ift auch für die Erde, für seine Familie und seine Arbeit ein anderer Mensch geworden. Gin solches Sakrament, das die Seelen entlastet und Alleluja singen lehrt, der Familie den Bater wiederschenkt, Jugendfraft und Volkskraft neu belebt, Sag und Verbitterung aus dem Herzen nimmt, ein solches Sakrament barf wahrhaftig als ein fozialer Wohltäter erfter Rlaffe angesprochen werden. Die Beicht ift keine Tyrannei der Gewissen, sie ist die Befreiung der Gewissen von der Tyrannei der Sünde.

Das Bußsakrament wird in Form eines Bußgerichtes gespendet; denn der Auftrag Jesu Christi, die Sünden nachzulassen oder zu behalten (Joh. 20, 23), sorderte gewiß nicht einen willkürlichen, blinden Schulderlaß, sondern einen gerechten Richterspruch, also auch die Renntnis der Schuld. Wie es für die Durchsührung der Staatsgesetze staatliche Gerichtshöse geben muß, so gibt es für die Gesetze der sittlichen Ordnung die Justiz des Bußsakramentes. Auch vor den Schranken des Bußgerichtes gibt es kein Ansehen der Person und keine doppelte Wage. Der Dienstbote, der seiner Herschaft Geld veruntreute oder durch seine

Schuld schweren Schaden zufügte oder die Ehre ber Herrschaft verleumdete, wird nicht losgesprochen, wenn er nicht das fremde Gigentum zurückerstattet und ben Schaben an Eigentum und Ehre wieder gutmacht. Der Soldat, der seine Fahne verließ, wird nicht losgesprochen, wenn er nicht zum Regiment zurückgeht. Aber auch die Großen der Erde, die mit dem König David den Weg der Sunde gingen, muffen Miferere betend mit ihm den Weg ber Buße ziehen. Un fittlichem Wert fteht bas Gerichtsverfahren im Beichtstuhl höher als die staatliche Gerichtsbarkeit, weil im Bug. gericht ber Schuldige sich selber anklagt und freiwillig Suhne leistet, nicht erst durch die Wächter des Gesetzes vor Gericht geschleppt wird. Für das öffentliche Rechtsleben ift das Bufgericht eine wertvolle Unterstützung, jum Teil fogar ein Erfat ber staatlichen Gerichtsbarkeit; benn taufend und taufend Gesetzefrevel werden nur im Richterstuhl der Buße, nie mals vor dem weltlichen Gericht gefühnt. So ist bas Buß. gericht eine Stütze der staatlichen und sozialen Rechtsordnung, ein Rultursegen.

Diefer foziale Segen bes Buggerichtes wird in feiner ganzen Fülle in Umlauf gesetzt durch die Ginzelbeicht. Die katho. lische Kirche kennt, von Rotfällen abgesehen, keine Maffenbeichten, wie fie teine Massentaufen und feine Massenfirmungen tennt. Die Einzelbeicht fordert vom Beichtvater mehr Arbeit und vom Beicht. find mehr Mitarbeit als die Maffenbeicht, gibt aber bafür Ge legenheit, den einzelnen nach seiner persönlichen Urt und sittlichen Berfassung zu mahnen und zu trösten. Der gute Birt geht dem einzelnen Freläufer in die Wüste nach, und die heutige Erziehungskunde ist stolz darauf, jedes Kind als Ginzelwesen nach seinen persönlichen Anlagen und Verhältnissen erzieherisch zu führen. Dem Jüngling, der die Sünde wie Waffer hineintrinkt und seinen Eltern ben Sarg zimmert, muß in der Einzelbeicht ein anderes Wort gesagt werden als der scheinheiligen Person, die im Auge bes Nächsten die Splitter sieht, ohne die Balken im eigenen Auge zu sehen. Dem Chemann, ber durch seine robe Art bas Kreuz und Argernis seiner Familie ist, und der Chefrau, die durch ihre saunische oder eisersüchtige Art dem Gatten das häusliche Heim verleidet, gebührt ein anderes Wort als dem Grollenden, der dem Bruder nicht verzeihen will. Dem Verzweiselnden, der mit Selbstmordgedanken am Kande des Abgrundes wandelt, ein anderes Wort als dem Gefährdeten, der eine sündige Beziehung abbrechen muß, und wäre sie ihm lieb wie sein Auge und seine rechte Hand. Reine Statistif gibt darüber Kunde, wie viele durch den Zuspruch in der Beicht aus der Verzweiflung und Verführung gerettet wurden. Mancher Herodes und manche Herodias fordern den Ropf des Beichtvaters, weil er ihnen mit dem Mute des Johannes gesagt hat: Das und das ist dir nicht erlaubt, und mancher schilt das Bußsakrament ein Verbrechen an der Sittlichkeit, weil von dorther eine unerfahrene Unschuld seinen Armen entrissen wurde.

Für die wirtschaftliche Hebung der Stände mag die soziale Gesetzgebung weiter sorgen; für die sittliche Hebung der Menschheit, ohne welche die soziale Frage nicht gelöst wird, sind uns die heiligen Sakramente gegeben. Wenn die Menschen besser werden, werden auch die Zeiten besser. Durch den Bußpsalm "Miserere", der die Menschenherzen aus sittlichem Kuin erhebt und "neu erschafft", werden auch "die Mauern von Jerusalem", die Ruinen des öffentlichen Lebens, "wiederaufgebaut" (Ps. 50, 12 20).

# 5. Die Lette Ölung.

Das fünfte Sakrament, die Letzte Ölung der Schwerkranken, hat zunächst eine rein persönliche Bedeutung für die Person des Empfängers. Der Heiland hörte den Notschrei der sterbenden Menschheit: "Herr, bleibe bei uns, denn es will Abend werden", und er, der im Leben die Aranken lieb hatte und selber verlassen den Todeskampf am Arenze kämpste, wollte seinen Jüngern die letzten schweren Stunden durch ein besonderes Arankensakrament erleichtern. "Ist jemand krank unter euch, so ruse er die Priester

der Kirche zu sich, und die sollen über ihn beten und ihn mit Öl salben im Namen des Herrn; und das Gebet des Glaubens wird dem Kranken heilsam sein, und der Herr wird ihm Erleichterung geben, und wenn er in Sünden ist, werden sie ihm erlassen" (Jak. 5, 14 f.). In den hilfsosesten Stunden des Lebens, in der Wiege und auf dem Sterbelager, will die Gnade des Herrn den Menschen nicht ohne Hilfe lassen. Die Tause ist der Morgensegen des Heilandes in der ersten Stunde des Lebens, die Letzte Ölung sein Abendsegen in der elsten Stunde. Die Firmung salbt den Menschen für den Lebenskampf, die Letzte Ölung für den Todeskampf.

Ich stand am Sterbelager meiner Mutter. In dem gleichen Jahr, in dem ich ihr den ersten bischöslichen Segen gab, gab sie mir den letzten mütterlichen Segen. Ergeben in den Willen des Herrn, das Angesicht dem himmlischen Jerusalem zugewendet, hat sie ihre Seele in die Hände des Vaters empsohlen. Todesischwäche und Todesangst waren überwunden durch das Sakrament der Letzten Ölung.

Für den Kranken hat die Lette Dlung eine tiefperfonliche Bebeutung, für den Gesunden ift fie ein religios.foziales Gebot, die Ringenden nicht hilflos am Areuze hängen zu laffen, die im Todesschatten Sitzenden zum Lichte zu führen, besonders aber zu einem Schwerfranken ben Geiftlichen fo rechtzeitig zu rufen, daß er nicht ohne den Trost der Sterbesakramente stirbt. Die oft gehörte Ausrede, man wolle ben Kranken nicht aufregen, ift in manchen Fällen eine Berschleierung ber Briefterscheu, in allen Fällen eine Grausamkeit gegen den Kranken. Nur die Grausam. feit schickt einen Hilflosen ohne Licht und Führer, ohne Wegzehr und Reisepaß in die Nacht hinaus. Im Geifte bes fünften Saframentes liegt es auch, bei ben Krankenbesuchen und in ber Rrankenpflege die Kranken als Abbilder des kreuztragenden und sterbenden Meisters wie etwas Ehrwürdiges und Beiliges zu betrachten. Die Taufe gebietet Chrfurcht vor dem Rinde, die Lette Ölung Chrfurcht vor dem Kranken.

# 6. Die Priesterweihe.

Die Worte des Lebens aus dem Munde Jesu sollten nicht in der Luft von Balästina verhallen, die Tropfen seines kostbaren Blutes nicht auf dem Felsen von Golgatha spurlos berfickern. Auch die andern Länder bis ans Ende der Erde und die späteren Geschlechter bis ans Ende der Zeiten follten im Lichte seines Evangeliums wandeln und in Freude aus den Quellen des Seiles schöpfen. Durch die Priesterweihe werden fraft avostolischer Nach folge die Männer auserwählt und gefalbt, die als Jungerfreis bes ewigen Hohenpriefters bie Gedanken seines Bergens weiterbenten, die Sprache seines Mundes weitersprechen und die Gnadenwerke seiner Sande weiterwirken sollen. "Man halte uns für Diener Christi und Ausspender ber Geheimnisse Gottes" (1 Ror. 4; 1). Die wesentliche Gabe der Priesterweihe und die hochste Aufgabe des Priefterlebens ift "das Ausspenden der Geheimnisse", b. h. die Berwaltung der heiligen Sakramente. Die sozialen Segenswirkungen der Taufe und Letten Dlung, des Altarsaframentes und Buffaframentes, von denen bisher die Rede war, find also in der Priefterweihe im Reime eins geschlossen.

Der durch und durch soziale Charafter des sechsten Sakramentes gibt sich aber auch geradewegs am Mittleramt des Priesters zu erkennen. Die Menschen von heute werden nicht unmittelbar und höchst eigenhändig vom Heiland losgesprochen wie Magdalena. Sie können sich auch nicht auf eigene Faust die Snade aus den Schatkammern des Himmelreiches holen, denn die Schlüssel des Himmelreiches sind nicht in ihre Hände gelegt. Die Gläubigen können sich auch nicht gegenseitig die Sakramente spenden; der Apostel hat nicht die ganze Gemeinde von Korinth "Ausspender der Geheinnisse" genannt. Wie der Herr bei der Brotvermehrung durch die Hände der Apostel Brot und Fisch an das hungernde Volk verteilte, so reicht er heute auch das Brot der Engel durch die Hand seiner Gesalbten. Diese Mittlerstellung

der Priester ist kein Raub an der Ehre des einen Hohenpriesters, "des einen Mittlers zwischen Gott und den Menschen" (1 Tim. 2, 5), so wenig die Lehrer und Väter der Erde das Wort des Herrn verdunkeln: "einer ist euer Lehrer, einer ist euer Vater" (Matth. 23, 8 f.). Wohl aber liegt darin der soziale Gedanke: Wie der Mensch vom Menschen geboren wird im Reiche der Natur, soll der Mensch vom Menschen auch wiedergeboren werden im Reiche der Gnade.

Durch die kirchliche Sendung sind die Priester bis in das fleinfte Dorf hinaus auf die Seelforgspoften verteilt. Dort leben fie mitten unter bem Bolke, abseits von den großen Beerftragen der geschäftigen Belt, ohne die Bequemlichkeiten der andern akademischen Berufe, und doch glücklich, an der Seite des Meisters bei den Menschenkindern zu sein. Dort opfern sie für das Bolt ihr tägliches Brevier, ihre heilige Meffe, ihre Arbeit und nicht selten ihr Leben. "Zwischen dem Vorhof und dem Altar rufen die Priefter, die Diener des Herrn, unter Tränen: Schone, o Herr, schone beines Volkes!" (Joel 2, 17.) Durch die Arbeit im Beichtstuhl, die manches Priefterleben langsam zu Grabe trägt, durch den Dienst in der Schule und am Krankenbett wollen die Briefter mit dem suchenden Gifer bes guten Birten ftarken, was schwach ift, heilen, was frank ift, verbinden, was verwundet, fammeln, was zerftreut, und heimholen, was verirrt ift. Geel. forge ift soziale Großtat. Wer das Bolk von seinen Hirten losreißt, begeht eine foziale Freveltat.

Die Priester auf dem Berge des Herrn sind Wächter der religiös sittlichen und damit auch der sozial skaat-lichen Ordnung. Religion und Sittlichkeit sind die Grundmauern jeder gesellschaftlichen Ordnung. Das Glück der Bölker und die andern großen Anliegen der Menschheit lassen sich nicht ungestraft dem Segen der Religion und des Sittengesetzes entziehen. Die Feinde der religiösen Ordnung sind also zugleich Feinde der staatlichen Ordnung, und der Sturmlauf gegen die sittlichen Gesetze ist der Anlauf zur sozialen Revolution. Der Priester, der an

ben Toren bes Heiligtums Religion und Sitte im Volke verteidigt, hält damit den gesalbten Schild über die soziale Ordnung des Staates.

Noch unter einem andern Gesichtspunkt hat die staatliche Ordnung dem Briefterstande viel zu danken. Ohne Autorität muß jede Weltordnung aus ben Jugen geben, und nicht ohne Bangen beobachten wir, wie unheimlich die Flutwellen der Unbotmäßig. feit die Grundmauern des staatlichen Gebäudes unterwühlen. Die Priesterschaft steht mitten im Bolfe als Bertreter ber firchlichen Autorität. In seinem eigenen Aufbau, durch die Unterordnung ber einzelnen Birten unter den Oberhirten und der Oberhirten unter den oberften Hohenpriester ift das katholische Priestertum eine ragende Byramibe bes Autoritätsgebankens. Das Priestertum der katholischen Kirche hat das weltgeschichtliche Berdienst, die Bolker gum Gehorsam gegen die Obrigkeit erzogen zu haben, und heute werden wir mehr als je das Auge des Volkes schärfen, damit es ben Strahl gottgegebener Autorität in ben Kronen der Fürsten leuchten sehe. Es ift doch merkwürdig, daß die Totengräber der staatlichen Ordnung keinen Beamtenstand bes Vaterlandes, auch nicht den Militärftand, mit einem fo blind. wütigen Haffe verfolgen wie den Priefterstand. Sie fühlen ohne weiteres, daß der Gesalbte des Herrn, der Berold der göttlichen Majestätsrechte und der kirchlichen Autorität, der treueste Wächter jeglicher Autorität ift.

#### 7. Die Ghe.

Das letzte Sakrament in der heiligen Siebenzahl, das Ehesakrament, ist in sozialer (nicht in religiöser) Hinsicht die Krone
der Gnadenmittel, das einzige, das gleichzeitig an zwei Menschen
gespendet wird. Das Sakrament der Priesterweihe weiht die
Sendboten des göttlichen Erlösersegens, das Sakrament der Che
segnet die Sendboten des göttlichen Schöpfersegens.

Der eheliche Bund ist die Reimzelle der menschlichen Gesellschaft, die Burzel aller Gemeinwesen des öffent-

lichen Lebens. Wie aber die Gesundheit eines Baumes, die Stärke seiner Zweige, die Bute seiner Früchte von der Rraft seiner Wurzel abhängt, so wird auch die Gesundheit der menschlichen Gesellschaft in erster Linie von ber Gesundheit ber Che abhängig fein. "Wenn die Wurzel heilig ift, find es auch die Zweige" (Röm. 11, 16); wenn die Wurzel frank ift, find es auch die Zweige. Alles, was die rechte Auffassung des Chebundes trübt und die Familie auflöst, arbeitet auf ben Sturz ber gesellschaftlichen Ord. nung hin, ift also ein soziales Berbrechen, während die fittliche Hebung und Festigung der Che eine soziale Tat bedeutet. Staat und Gefellschaft können zur Che fagen: Dein Leben ift mein Leben, und bein Tod ift mein Tod. In welchem Lichtglang muß da ber Sohn der Jungfrau, der Erlöser der Welt, erscheinen, der ben natürlichen Chevertrag zur Würde eines Sakramentes erhob und damit die Wurzel der Gesellschaft in das Erdreich der Gnade einsenkte! Die Frucht bes Chebundes soll unter bem Sonnenschein ber Gnade reifen, und zwar von haus aus, weil sie nicht für Erbsunde und Tod, sondern für Taufe und Leben reifen foll. Diese Umwandlung des Naturlebens in ein Gnaden. mittel war ein größeres Wunder als die Verwandlung von Wasser in Wein auf der Hochzeit zu Kana. Das Chesakrament ift ein Beilandsegen über die Lebensteime der menschlichen Gesellschaft.

Das Chesakrament ist im besondern ein Heilandsegen über die Völker, ein Schutz gegen Todeskeime des völkischen Lebens. Die letzten Volkszählungen haben in der Frage "Zahl der Geburten" einen erschrecklichen Rückgang der Kinderzahl auch in Deutschland ergeben. Gewissenlose Volksverführer verkünden bereits in den Dörsern ein Evangelium, das nicht vom Vater im Himmel, sondern von Fleisch und Blut geoffenbart ist. Sie wollen unser Volk verführen, von Kindersluch zu sprechen statt von Kindersegen, und an den Wiegen zu trauern, wie man bisher an den Gräbern trauerte. Die katholische Kirche sagt den Völkern des 20. Jahrhunderts im Namen Gottes: Die Che ist

ein Sakrament, d. h. ein Heiligtum der Gnade, von der Natur und vom Heiland dazu bestimmt, die Wiege neuen Lebens zu sein. Nun habt ihr den Baum des Lebens, der im Garten Gottes stehen soll, in die Gesilde von Sodoma verpslanzt. Es ist die Umkehr aller sittlichen Ordnung, wenn die She, eine Königin im Reiche des sozialen Gedankens, zur Sklavin der Selbstsucht in der häßlichsten Form erniedrigt wird. Die Entheiligung heiliger Rechte ist ein Greuel vor Gott und ein Todeskeim für das Leben des Volkes. Die Gesundheit eines Volkes wurzelt in seiner sittlichen Kraft, nicht im unsittlichen Genuß. Wenn einmal ein Volk mehr Särge als Wiegen braucht, ist es auf dem Wege zum völkischen Selbstmord. Eine Kirche, die so spricht, ist keine Feindin des Vaterlandes und der irdischen Kultur.

Noch einen dritten Kultursegen hat das Chesakrament gespendet: Es hat ein festes Familieurecht geschaffen und damit das häusliche Leben wie einen Chering sest umschlossen. Früher konnte die Frau durch einen Scheidebrief von heute auf morgen heimatlos auf die Gasse gestoßen werden, dis der Heiland mit dem seierlichen "Ich aber sage euch" der Willkür der Scheidebriefe ein Ende machte (Matth. 19, 1—9) und der Frau ein sestes Heimatrecht in ihrer Familie verschaffte. Ein Chebund auf Kündigung würde auch die Kinder der Gesahr aussehen, bei Lebzeiten ihrer Eltern Waisenkinder zu werden. Die unauflösliche, sakramental geweihte She ist also der sicherste Schutz der Frauenund Kinderrechte, ein Heilandsegen über die Familie. Was Menschenrechte schützt, ist eine soziale Wohltat.

\*

Ein frommer Künftler, Meister Overbeck, hat am Abend seines Lebens die sieben heiligen Sakramente in sieben Bildern dargestellt und der Königin Marie von Bayern gewidmet. Er nannte selber seine Bilder sieben Psalmen, die er auf der Harfe der Kunst gesungen habe, um Freund und Feind in der Sprache der Kunst die Lehre der Kirche in ihrer Schönheit und Erhaben-

heit zu zeigen. Die heiligen Saframente sind in der Tat ein nie verstummendes Harfenlied von der göttlichen Barmherzigkeit.

Die Fastenzeit ruft uns zu den Sakramenten der Buße und des Alkars, lassen wir uns nicht vergebens rusen! Der Heilige Vater mahnt, recht oft zum Tische des Herrn zu gehen, lassen wir uns nicht vergebens mahnen! Wie groß muß erst die Gnadensülle der heiligen Sakramente für das religiöse Leben sein, wenn sie nebenbei für das soziale Kulturleben schon so viel Segen spenden!

Als das Gotteslamm das Buch mit den sieben Siegeln geöffnet und enträtselt hatte, stimmte der ganze Himmel ein Hosianna an: "Dem Lamme sei Preis und Ehre und Herrlichkeit und Macht!" (Offb. 5, 13.) Dieses Hosianna des Himmels soll auf Erden widerhallen! Wir wollen dem Gottessohn, dem Gnadenkönig der heiligen Sakramente, siebensach danken: Heiland der Welt, du Lehrer der Menschenrechte und der Menschenliebe, du Salböl der Heldenkraft im Lebenskamps und Todeskamps, du Schutzherr der Autorität und sozialen Ordnung, du der größte Wohltäter der menschlichen Gesellschaft: Preis dir und Ehre und Herrlichseit und Macht in alle Ewigkeit!

# III. Der Marienkult eine Schule des Glaubens.

Rede auf dem sechsten internationalen Marianischen Kongreß in Trier am 5. August 1912.

Widersprüche von heute hat sich aus Glaubensschen in tolle Widersprüche verwickelt. Der Spiritismus will die Geister des Totenreiches aushorchen und durch verschlossene Jenseitstore einen verstohlenen Blick werfen. Wenn aber die Offenbarung die Tore der jenseitigen Welt weit auftut, dann wendet man die Augen ab. Der Kationalismus will die Grenzen der Erkenntnis immer weiter hinausrücken und das Leben immer lichtvoller gestalten. Wenn aber der Glaube ihnen entgegentritt und sagt:

"Ihr Lichtsucher bes 20. Jahrhunderts, fommt mit, ich führe euch auf Berge, wo Gottes Sonnen leuchten, und öffne euch bas Lichtreich ewiger Wahrheiten und will euern Wahrheitsbesit bereichern und euer geistiges Sehfeld erweitern", bann wendet man die Augen ab. Sie suchen das Licht und scheuen das Licht. Wenn ein Mann kommt und fagt: Ich bin am Nordpol gewesen, bie Sunde am Schlitten und die Gisbaren konnen es bezeugen, bann wird er in Europa und Amerika mit Banketten und Bank. noten gefeiert, und die nämliche Menschheit, die fo leichtgläubig an bas Tagebuch von Cook wie an ein Evangelium geglaubt hat, ist so schwergläubig, wenn die Kirche spricht, beurkundet im Evangelium bes Herrn, umleuchtet von der Majestät der Jahr. tausende, gesegnet von den Bölkern der Geschichte. So kritiklos und leichtgläubig gegenüber bem Menschenwort, so fritisch und ungläubig gegenüber bem Gotteswort! Widersprüche im modernen Beiftesleben aus lauter Glaubensschen und Dogmenangft!

Der Marianische Kongreß steht im Zeichen einer wundersamen Szene im Evangelium (Luk. 11, 15 27-28). Aufgeklärte Beifter hatten dem Seiland den empörenden Vorwurf ins Gesicht geschleudert, er stehe im Bunde mit der Hölle. Gine einfache Frau aus dem Volke emporte fich über dieses Lästerwort und rief mit lauter Stimme: "Selig ber Leib, ber bich getragen hat, und die Bruft, an ber du getrunken haft!" Mit echt weiblichem Empfinden richtet biese Frau ihren Segensgruß an bie Heilandmutter, nicht unmittelbar an die Person des Beilandes. Die Antwort Jesu war ein neues Evangelium: "Erft recht felig die, welche Gottes Wort hören und es bewahren!" In meinem Reiche foll nicht nur die eine Auserwählte felig fein. Gin jeder, der guten Willens ift und im Glauben Gottes Wort bewahrt, foll selig werden. Die Antwort bes Heilandes bedeutete nicht: Ihr durft meine Mutter nicht feligpreisen; sie bedeutete vielmehr: Ihr habt doppelten Grund, meine Mutter seligzupreisen, weil sie erstens durch die Geburt mir blutsverwandt und zweitens durch ben Glauben mir feelenverwandt

war, weil sie treuer als je ein Heilandjünger die Worte Gottes "in ihrem Herzen bewahrte" (Luk. 2, 1951). Damit hat der Heiland selber die Seligpreisung seiner Mutter, das Thema der Marianischen Kongresse, mit der Seligpreisung des Glaubens in Verbindung gebracht.

Wenn der Marianische Kongreß für das religiöse Leben Wirklichkeitsbedeutung haben will, muß er vor allem über die Grundlagen des religiösen Lebens einen Segen sprechen, und diese Grundlage heißt Glaube. Was bedeutet der Marientult für unser Glaubensleben? Ift er wirklich ein Stück Aberglaube in der katholischen Glaubenslehre, eine Ablenkung vom Mittelpunkt des christlichen Glaubens? Wir werden sehen, daß wir trotz des Marienkultes, nein gerade durch den Marienkult Heilandjünger aus ganzer Seele und aus allen Kräften werden können. Der Marienkult ist ein Schutz und eine Schule des Glaubens.

## 1. Der Marienfult eine Schule der Glaubenstlarheit.

Zuallererft muffen wir uns klar sein über bie Frage: Was heißt denn eigentsich "glauben"? Und wie kommt ein Glaubens. aft in seinem seelischen Werbegang zustande? Der hl. Lukas, ber uns unter allen Evangeliften die meiften Marienszenen und Marienworte aufbewahrt hat und beshalb der Patron der Maria. nischen Kongresse werden sollte, hat in der ersten Marienszene seines Evangeliums, in ber Verfündigung (Luf. 1, 26-38), die Mutter Gottes als lebendige Antwort auf diese erfte Frage hingestellt. In jener Zeit wurde ber Bote bes himmels mit dem ersten Ave Maria zur Jungfrau von Nazareth gesandt. Die erste Antwort ber Gnadenvollen war ruhiges, nachdenkendes Schweigen: "Sie bedachte bei fich, was das für ein Gruß fei." Sie überftürzte sich nicht in einem gedankenlosen Aredo, sie prüft zuerft nachdenkend die Beifter und ihre Gruße, ob fie aus Gott seien. Der Engel unterbricht das Schweigen: "Du wirst einem Sohne das Leben schenken und seinen Ramen Jesus nennen."

Drauf die Jungfrau: "Wie foll das geschehen, ba ich feinen Mann erkenne?" Das zweite Wort des Engels fündet ein Geheimnis, eine Glaubensmahrheit, und die zweite Antwort der Jungfrau ift eine Frage nach dem Wie und Woher, eine Frage, die nicht den Zweifel, sondern das tiefere Verständnis der Geheimnisse Gottes sucht. Engel Gottes, bu weißt, ich habe ber irdischen Liebe entsagt und mein ganzes Wesen bem Berrn auf Sion verlobt, sag mir um Gottes willen: Wie soll das geschehen? Da weift der Engel auf die Allmacht Gottes hin: "Die Kraft des Allerhöchsten wird ihren Schatten über dich werfen, bei Gott ist fein Ding unmöglich", und jett gittert ein Alt des Glaubens durch ihre Seele, jett schweigen alle Fragen. "Siehe, ich bin eine Magd bes Herrn, mir geschehe nach beinem Wort." Die britte Antwort Marias ift ein bedingungsloses Rredo. Rein äußeres Unterpfand im Reiche ber sinnlichen Erfahrung bestätigt ihr die Tatsache der Menschwerdung; genug, es ist Gottes Wort, getragen von Gottes Kraft, und dazu spricht sie glänbig Ja und Amen. Daraufhin wurde es still in der Rammer von Nazareth, so ftill wie bei ber Wandlung in unfern Kirchen. Während in ihrem Garten die Lilien weiterblühten, ift das Wort des Baters Fleisch geworden, und seine Mutter wurde ein paar Tage später begrüßt: "Selig bift du, daß du geglaubt haft" (Luk. 1, 41). Maria — die lebendige biblische Antwort auf die Frage nach bem Wesen und Werden bes Glaubens!

Der Glaube hat eine doppelte Voraussetung, eine Tatsache von seiten Gottes und eine Tat von seiten des Menschen. Die Tatsache von seiten Gottes ist die Offenbarung. Gott hat gesprochen, in der Vorzeit durch die Propheten, in der Zeitensiële durch seinen Sohn. Die Tatsache der Offenbarung läßt sich geschichtlich beweisen. Wie in Nazareth, wird überall Gottes Wort dem einzelnen nicht unmittelbar durch Gottes Mund, sondern mittelbar durch Gottes Boten überbracht, gleichviel, ob dieser Bote Gabriel oder Petrus oder Pius heißt. Glauben heißt alles für wahr halten, was Gott, die ewige Wahrheit, geoffenbart hat

und durch seine Kirche zu glauben vorstellt. Geheimnisse können den Glauben nicht in Mißtredit bringen. Gottes Offenbarung bietet Gottesgedanken, und Gottesgedanken ragen naturgemäß himmelhoch über die Fassungskraft der Menschen hinaus. Ich würde eher an einer Glaubenslehre irre werden, in der alles klar wie Wasser und durchsichtig wäre bis auf den Grund; denn damit wäre bewiesen, daß ein solcher Glaube Menschengedanken enthielte, keine Gottesgedanken. Hinter jedem Glaubenssatz steht die ganze Majestät der göttlichen Wahrheit. Es ist Gottes Wort, getragen von Gottes Kraft, und bei Gott ist kein Ding unmöglich. Das ist die Tatsache von seiten Gottes.

Die Tat von seiten des Menschen ift die freie Berstandeszustimmung zum Wort ber Offenbarung. Es kommt fein Glaubensatt zustande ohne ben guten, von der Gnade getragenen Willen zum Glauben. Marias erfte Antwort war ein ruhiges, nachdenkliches Schweigen. Legionen Gottesboten verfünden heute noch der Menschheit Gottes Worte. Der Gaffen lärm aber und die Unraft bes Lebens übertonen die Botichaft ber Gottesboten. Der Menschheit von heute fehlt die seelische Rube, die Luftschicht von Nagareth. Die Botschaft hört fie wohl, allein ihr fehlt der Glaube. Marias zweite Antwort war eine prüfende Frage. Glauben heißt nicht die Augen verbinden und Die Stirne verbrettern, der Glänbige barf und foll mit offenen Augen nach dem tieferen Verständnis der Geheimniffe Gottes suchen. Wir wiffen, wem wir glauben (2 Tim. 1, 12). "Es ift das Ende aller Philosophie, zu wissen, daß wir glauben muffen." Maria "bedachte bei sich"; der Glaube nach dem Herzen der Beilandmutter ift alfo ein "Bedenken", eine Berftandeszustimmung, eine Beistestat, fein gedankenloses, kein geistloses Amensagen.

Auch keine Ausgeburt des Gefühls, keine Seifenblase des inneren Erlebens, wie die Glaubenslehre des Modernismus behauptet. Die Erziehungskunst hat die auf Kosten von Verstand und Charakter überspannte Gefühlskultur aus ihrem Arbeitsplan verbannt; die Schule, auch die Mädchenschule, will die Kinder

mit klarem Blick, mit wetterfesten Grundsätzen, unabhängig von den Augenblicksstimmungen und Launen des Gefühls, ins Leben schicken. Der Modernismus hat die Verstandesarbeit im religiösen Leben in Bann und Acht erklärt und den Glauben an das Gefühl verraten. Das Gefühl ist aber ein schlechter Berater im religiösen Leben. Das Gefühl für sich allein ist der Nährboden der Glaubensverschwommenheit. Nazareth ist eine Marienschule der Glaubensklarheit.

## 2. Der Marienfult eine Schule ber Glaubensreinheit.

Unsere heilige Kirche hat es oft hören müssen: Du hast das reine Evangelium gefälscht und verwässert. "Dein Silber ist zu Schlacken geworden, dein Wein ist mit Wasser vermischt" (Js. 1, 22). Du hast fremde Götter auf den Altar erhoben und einen andern Grund legen wollen als jenen, der in Christus gelegt ist. Ist es wirklich so? Ist der Marienkult eine Gefahr für den reinen Gottesglauben und den reinen Heilandsglauben?

Wir haben in der Beiligen Schrift einen Lobgefang aus dem Munde Marias, worin sich wie in einem Spiegel ihre innere Gedankenwelt widerspiegelt. Ich meine bas Magnifikat (Qut. 1, 46-55), dieses herrliche Brevier des marianischen Innenlebens. Elisabeth hatte, "vom Beiligen Geifte erfüllt" (Luk. 1, 41), die Mutter Immanuels als die Gebenedeite unter den Frauen begrüßt; Maria aber, die Magd des Herrn, trug im Magnifikat diesen Lobpreis auf ihre Person als Gotteslob ins Heiligtum: "Meine Seele lobfingt bem Berrn, und mein Beift frohlockt in Gott, meinem Beiland." Maria bezeichnete im Magnifitat ben ganzen reichen Gnadenschmuck ihrer Seele als ein Almosen aus Gottes Sand, als einen Gnadenblick aus Gottes Augen: "Er hat herabgeblickt auf seine kleine, kleine Magd." Maria erfannte im Magnifikat in allem Weltgeschen bas Walten ber göttlichen Allmacht: "Er wirft machtvoll mit feinem Arm; er zerstäubt die hochfahrenden Geister; er stürzt die Machthaber vom Thron und stellt die Kleinen auf Höhen." Das Magnifitat ist Gotteslob, ein Hochgesang auf das majestätische Walten der göttlichen Gnade und Allmacht. Unser Marienkult ist Geist vom Geiste des Magnifikat. Ein Magnisikat unsere Rosentränze und Marienseste, ein Magnisikat unsere Gnadenbilder und Liebsrauendome, ein Magnisikat unsere Marianischen Tagungen, alles in letzter Linie ein Lobgesang an den Herrn, der Großes an ihr getan und seine kleine, kleine Magd auf Höhen gestellt und mit Gütern bereichert hat. Unser Mariendienst ist also keine Ablenkung vom Gottesdienst, kein Raub an Gottes Ehre. Dort, wo nach dem Baterunser das Ave Maria gebetet wird, werden deshalb snicht weniger Vaterunser gebetet, und wo das Marienbild im Lichterkranz erstrahlt, wird deshalb das Christusbild nicht in die dunkle Ecke gestellt.

Der Marienkult ift auch keine Gefahr für ben biblifch. reinen Beilandglauben. Manche Erlebnisse ber Rindheits. geschichte Refu, wie die Berkundigung, hat der Evangelist ohne Zweifel von der Mutter Jesu sich erzählen laffen. Alle Chriftus. gläubigen mußten ihr für diese Bereicherung bes Evangeliums dankbar fein. Wie die Evangelisten unverwandt das Auge auf ben Beiland gerichtet halten und alles ausschalten, was nicht in unmittelbarer Beziehung zu biefem Mittelpunft bes Evangeliums steht, und barum von ber Jugendzeit Marias nichts erzählen, fo will auch der Marientult, Beift vom Beifte des Evan. geliums, an ber driftozentrischen Auffassung unseres Glaubens nicht rütteln. Die Mutter Jesu ift eine relative Größe; alle Linien ihres Charakters und ihres Lebens führen zum Mittelpunkt unseres Glaubens, zu ihrem göttlichen Sohn. Maria ift nicht unsere Erlöserin. Sie hat dem Erlöser zum großen Opfertag den Opferleib unter ihrem Herzen bereitet, fie ift bei feiner Opfer. tat neben ihm gestanden, wie der Diakon beim hochamt neben bem Opferpriester steht. Maria fann die Morgengabe der Erlösung und die herrlichste Errungenschaft des Erlösers heißen, fie ift aber nicht Miterlöserin in dem Sinne, wie der Beiland ber

Erlöser ist. Auch die Gnade ihrer erbsündelosen Empfängnis war ihr, wie die Kirche amtlich erklärte, "im Hinblick auf die Verdienste Christi" gegeben. Gerade das Dogma von 1854 war für die Erbsündebeladenen ein Heilandruf mit Posaunengewalt: Kommt alle zu dem Lamme, das die Sünden der Welt hinwegnimmt und der Schlange den Kopf zertritt!

In den Glaubenskämpfen des 4. und 5. Jahrhunderts um die wahre Gottheit und wahre Menschheit Christi war der Rame "Theotofos", Gottesmutter, ein Schild bes reinen Chriftusglaubens und ein Schibboleth ber Chriftusgläubigen; benn wer eine Gottes. mutter bekennt, bekennt damit die Gottheit ihres Sohnes, und wer eine Gottesmutter bekennt, bekennt bamit die mahre Menschheit des von ihr gebornen Kindes. Als das Konzil von Ephefus im Jahre 431 im ersten Ranon diefen Glaubensfat aufstellte: "Immanuel ift wahrer Gott und deshalb ift die heilige Jungfrau Gottesmutter", geleitete das Bolf die Bater bes Rongils im Triumph nach Sause, nicht weil man jett eine getaufte Diang in Ephesus hatte, sondern weil man eine Mutter hatte. Es ift eine geschichtliche Tatsache, daß der neue Glaube des 16. Jahr. hunderts an vielen Orten, namentlich in Italien, aus dem Grunde feinen Anhang fand, weil das Bolt um feinen Preis auf ben Madonnenkult verzichtete. Und wenn moderne Stimmen das geschichtliche Dasein Christi ins Reich der Märchen weisen, oder wenn modernistische Stimmen das Chriftusbild in eine geschicht. liche und eine mystische Sälfte zerteilen wollen, wird das fatho. lische Bolt auch in den Christustämpfen von heute am Marien. fult einen festen Halt für seinen Beilandglauben haben. Das ift ber Sinn des firchlichen Gebetes: "Du, o Gottesmutter, haft allein alle Frelehren in der gangen Welt zunichte gemacht."

Unser Marienkult ist Geist vom Geiste des Magnisikat, Geist vom Geiste des Evangeliums und Geist vom Geiste des Heist andes. Der Menschensohn hat in Nazareth jahrzehntelang seine Mutter in Ehren gehalten und gegrüßt und geliebt, so kindlich und treu, wie nie ein Menschenkind gegen seine Mutter war.

Wir treten in seine Spuren und zeichnen an seinem Bilbe, wenn wir das in Ehren halten und grußen und lieben, was er verehrt und geliebt hat, seine Mutter. In Kana hat Maria ein Wort gesprochen, das für alle Heilandjunger ein Leitstern ber Nachfolge Sesu werden könnte: "Was er euch fagt, das tut!" (Roh. 2, 5.) In Jerusalem hat sie sicher nach der Himmelfahrt des Herrn im Witwenschleier die heiligen Stätten des Leidens besucht und den Boden gefüßt, der das Blut ihres Sohnes getrunken hatte, und damit die junge Christengemeinde in die Andacht zum bittern Leiden bes Erlösers eingeführt. Wer heute ben Rosenkranz betet, der wacht am Tore der Weisheit, der versenkt sich betrachtend in die Geheimnisse bes Lebens Jesu, in das Weihnachtsgeheimnis ("den du, o Jungfrau, geboren haft"), in das Oftergeheimnis ("der von den Toten auferstanden ift") und in das Pfingstgeheimnis ("ber uns den Beiligen Geift gefandt hat"). Und wenn der Heiland heute burch unsere Versammlung ginge, er würde nicht fagen: Löscht eure Kerzen und zerbrecht eure Harfen! Er würde zur Versammlung sagen: Sieh beine Mutter! Wer der Mutter nahesteht, kann dem Sohne nicht fremd sein.

# 3. Der Marienkult eine Schule der Glaubenseinheit.

Die Mutter ist der Sammelpunkt im Familienleben. Solange die Mutter lebt, ist der Areis der Geschwister sester geschlossen als nach ihrem Tode. Auch die apostolische Urgemeinde in Jerusalem scharte sich wie eine Familie um die Mutter des Herrn: "Sie alle hielten einmütig beieinander aus, zusammen mit den Frauen und Maria, der Mutter Jesu, und seinen Brüdern" (Apg. 1, 14). Und heute bietet sich uns das herrliche Schauspiel: Während die Bölker, bis an die Zähne bewaffnet, einander fremd und immer fremder werden, hat der internationale Marianische Kongreß die Bölker hier um das Bild der gemeinsamen Mutter versammelt zum gleichen Ave Maria, zum gleichen Kredo. Handel-Mazzetti, die Künstlerin, läßt einmal die Gottesmutter bei einem

kleinen Zwist zu den Aposteln sagen: "Liebet einander, habt keinen Zwist, Ihr schaffet all für den gleichen Christ!"

Der Marienkult eine Schule der Glaubenseinheit. Der ungenähte Rock des Heilandes (Joh. 19, 23), in der Sprache der christlichen Sinnbilder ein Bild der Glaubenseinheit, wurde ohne Zweifel nach der Sitte des Morgenlandes von der Hand Marias am Webstuhl in Nazareth gewebt. So soll der Marienkult nach dem Herzen der Kirche die Einheit des Glaubens uns sichern und das hochzeitliche Gewand des Glaubens uns weben, einen Glauben ohne Wenn und Aber, einen Glauben ohne Riß und Naht.

## 4. Der Marienfult eine Schule der Glaubenspietät.

In weiten Rreisen unserer Zeitgenoffen wird ber Glaube pietat. los behandelt und das Beilige auf die Gaffe geworfen. Man fann die pietätlosen Begner des Glaubens in brei Lager teilen. Im ersten Lager Die Glaubensverneiner, im Banne bes festen Gedankens, es sei moderner und eindrucksvoller, den Liberalen zu spielen und den alten Glauben der Bater zu verneinen oder gar zu verhöhnen. Hier wird der Glaube zu einer Modesache erniedrigt von oberflächlichen Geiftern, die niemals in einer Glaubenswahrheit tiefer gegraben haben. Im zweiten Lager Die Glaubenstritifer. Sie wollen die einzelnen Glaubensmahr. heiten nur so weit annehmen, als sie sich dem einzelnen Forscher aus innerer Rlarheit, ohne die äußere gegebene Glaubensautorität ber Kirche, als annehmbar barftellen. Die Beifter Dieses Lagers vergessen: der Glaube ift die Sprache einer andern Welt und deshalb mit dem Wörterbuch unferer Erfahrungswelt nicht voll. entsprechend auszudrücken. Der Glaube ist Wertqut einer höheren Welt und deshalb mit dem Winkelmaß der Erde nicht auszumeffen und auf der Raufmannswage der Erde nicht abzuwiegen. Das Glaubensgebiet ift heiliger Boden. Wir muffen die Schuhe von ben Rugen ziehen. Wir durfen nicht mit dem Staub der Land. straße an den Schuhen ins Beiligtum des Glaubens stürmen. Das britte Lager ber Bietätlofen umfaßt bie Blaubens.

proleten, jene geistlosen Geschäftsmenschen, die am liebsten Bettelbriefe schreiben und nur so lange dem Glauben den Aredit bewahren, als sie keine Kirchenumlagen zahlen müssen oder sonst einen Vorteil vom Glauben haben. Ja, wenn man mit einem Ave Maria schönes Wetter machen, mit einem Rosenkranz eine Hypothek abstoßen, mit einer Wallfahrt unsehlbar eine Krankheit sich vom Leibe halten könnte, o, sie würden in Hausen zur Mutter Gottes lausen, und wir wären vor lauter "Keligion" religionslos geworden. Der Glaube ist kein Geschäftsträger irdischer Vorteile.

Dieser pietätlosen Behandlung des Glaubens setzt der Marientult das Gesetz der Pietät entgegen. Jeder Muttername ist Pietät, und die Mutter Gottes im besondern kann allen, die mit dem Glaubensgute spielen, zurusen: "Ihr seid um teuern Preis erkauft, nicht mit Gold und Silber, sondern mit dem kostbaren Blute des unbesleckten Lammes" (1 Kor. 6, 20. 1 Petri 1, 18 f.). Ihr dürft das Heilige, das meinem Sohn und mir so teuer zu stehen kam, nicht so billig euch abkausen lassen!

Mein bischösliches Brustkreuz ist mir heilig, weil es eine Partikel vom Kreuze Christi enthält; es ist mir aber auch deshalb heilig, weil meine Mutter mit sterbenden Lippen es geküßt hat. So ist das Kreuz, das Sinnbild des Glaubens, uns heilig, weil es gesalbt ist mit dem Blute des Heilands, aber auch geweiht ist mit den Tränen der Heilandmutter.

Die neue Zeit hat die Losung ausgegeben: Mehr Ehrfurcht vor dem Kinde, mehr Ehrfurcht vor der Frau! Ja, Ehrfurcht vor dem Kinde, weil auf dem Haupte des Kindes ein Strahl vom Kinde von Bethlehem leuchtet; Ehrfurcht vor der Frau, weil auf dem Haupte der Frau ein Strahl von der Gesegneten unter den Frauen leuchtet. Ehrfurcht vor dem Menschlichen, aber auch Ehrfurcht vor dem Göttlichen — Glaubenspietät!

## 5. Der Marientult eine Schule ber Glaubensinnigkeit.

Die gelehrten Glaubensbeweise werden niemals die einzigen Stützen des Glaubens sein, wenigstens nicht für die breiten Schichten

des Volfes. Die Glaubensbeweise haben ihr Gutes; denn unser Glaube ist Licht vom Lichte und hat das Licht der wissenschaftlichen Nachprüfung nicht zu scheuen. Gin Pfalmwort (18, 6) läßt ben Herrn in ber Sonne sein Zelt bauen, und ein Apostelwort (2 Petri 1, 19) nennt die Offenbarung "eine Leuchte, die an einem dunkeln Orte leuchtet, bis der Tag anbricht und der Morgenstern aufgeht in euern Herzen". Der Glaube Marias, ber vom Beiligen Geiste seliggesprochen wurde (Qut. 1, 41 45), war ein "benkender" (1, 29) Glaube. Simmelwärts gahnende Denkfaulheit wurde niemals in der Kirche seliggesprochen. Unser Glaube ift ein weites Lichtreich, die Annahme bes Glaubens eine Geistestat. Aber tropbem werden, solange die Menscheit nicht aus lauter Gelehrten besteht, die gelehrten Glaubensbeweise für sich allein niemals die einzigen Stützen des Glaubens sein. Gine ebenso wichtige Stute ber Glaubensmission ift ber innige und finnige, der fünstlerisch und geheimnistief verklärte Gottesdienst. Wenn der Altar in der Fülle von Rerzenlicht erstrahlt, oder auch wenn das ewige Licht einsam im Chore dämmert, wenn die Orgel ihre vollen Register zieht, ober auch wenn die Stille ber Wandlung im Sause Gottes herricht, wenn die Kirche in der wuchtigen Sprache ihrer heiligen Gebräuche redet, wenn die Beiligen und die goldenen Engel, unfere Freunde von der triumphierenden Kirche, von allen Wänden grußen, ba läuten im Herzen die Freudenglocken des Magnifikat, da frohlockt die leise erschauernde Seele in Gott, ihrem Heiland, da wird man feines Glaubens stolz und froh.

Nun aber nimmt der Marienkult in dieser innigen und sinnigen Liturgie einen hervorragenden Plat ein. Lieblicher und zutraulicher, auch dem Kinde verständlich und dem Künstler und erschöpflich, kann der Erlöser uns nicht entgegentreten denn als Kind auf dem Arm einer Mutter; tragischer und erschütternder kann das Erlösungsdrama uns nicht vor Augen kommen denn als Leiche auf dem Schoß einer Mutter. Wie viel Glaubenspoesie, wenn die Landseute den Bildstock an der Straße mit Kornblumen

schmücken oder dem Gnadenbild von Kevelaer silberne Herzen schenken! Wie viel Glaubensinnigkeit, wenn der Matrose im Sturm, der Soldat im Feld, der Student in der Prüfung, die Mutter in Bethlehemstunden ihr Ave Maria beten! Wie viel Glaubenstiese, wenn ein Daniel D'Connell vor einer Rede im Parlament den Rosenkranz betet oder ein Gelehrter sein fertiges Druckmanuskript zuerst zum "Throne der Weisheit" trägt! Wie viel Glaubensfreude weckt die Wallfahrt mit sliegenden Fahnen, die Lauretanische Litanei in ihrer mystischen und geschichtlichen Majestät, der blumengeschmückte Maialtar! Unser Gottesdienstisst sein dürres Stoppelseld, er ist ein blühender Garten, und der Marienkult ist die schönste Blüte unserer Liturgie.

Db aber nicht die Fülle der marianischen Andachten und das reichgestaltige Außenwerk des Kultes die Glaubensinnigkeit veräußerlichen und die Glaubenstiefe an die Oberfläche ziehen? Nach einem psychologischen Gesetz drängt die Fülle inneren Lebens zum Ausdruck, und umgekehrt wirkt die Ausgestaltung einer Idee vertiefend auf das innere Leben zurück, dem die Idee entsprossen ist. "Wir Menschen", sagt Prosessor Gruber, ein Forscher, der nicht unseres Glaubens ist, "wir Menschen brauchen für unsere Ideen, wenn sie lebendig bleiben sollen, sinnliche Symbole, und ein solches Symbol ist die keusche Mutter mit dem Kind auf dem Arm, es gibt nichts Edleres auf Erden." Wir haben also keine Ausst, die Glaubensinnigkeit könnte durch die Marienverehrung Außenwerk und damit wertlos werden. Man kann viel leichter innerlich verarmen, aus lauter Angst, zu äußerlich zu werden.

Auf dem Montserrat in Spanien trägt eine kleine Kammer hinter dem Gnadenbild die Ausschrift: Biblioteca de la Virgen — "Bibliothek der Jungsrau". Die Kammer enthält eine Sammlung von Krücken und Bildertafeln und andern Ex voto von Pilgern, die dort am Gnadenbild Hilfe und Trost in hilfloser und trostloser Lage gefunden haben. Für das Glaubensleben des Bolkes bedeutet in: der Tat jene Krückenkammer, die "Bibliothek" der Heilandmutter, mehr als eine Bibliothek gelehrter Werke.

Im Spital wurde ein schwerkranker Mann eingeliesert, der auf der Straße zusammengebrochen war. Er hatte den Glauben seiner Jugend auf der Landstraße des Lebens verloren und lehnte verbittert jeden geistlichen Zuspruch ab. Erst als man ihn an seine Mutter erinnerte, wachte der Glaube seiner Kindheit wieder auf. Meine Damen und Herren! Die marianischen Tagungen wollen die glaubenskranke Menschheit an die Mutter erinnern und zum Glauben der Läter zurücksühren. Selig der Leib, der den Heiland getragen! Selig aber auch der Geist, der den Heilandglauben bewahrt hat!

# IV. Calderon, der Meistersänger der Bibel in der Weltliteratur.

Vortrag auf dem Ferienkurs des kathol. deutschen Lehrerinnenvereins in Boppard am 9. September 1908, gedruckt in "Mädchenbildung auf christlicher Grundlage" 5. Jahrg., Heft 4, herausgegeben von M. Landmann (Kempten, Kösel).

Die Weltliteratur nennt unter ihren Sternen erster Klasse neben Somer und Firdusi, neben Isaias und dem Dichter des Job, neben Dante und Shakespeare und Goethe auch Don Bedro Calberon de la Barca, ben größten Klassifer des spanischen Dramas, ber 1600, also sozusagen als Wiegengeschenk bes 17. Jahrhunderts, geboren wurde und acht volle Jahrzehnte jenes Jahrhunderts erlebte und erleuchtete. Gichendorff, der Romantiker, nannte ihn den Gipfel der romantischen Poesie und übersetzte selber einige Dramen des spanischen Meisters ins Deutsche. Franz Lorinser, Domkapitular in Breslau, der verdienteste Calderonsorscher des letten Jahrhunderts, verwendete 30 Jahre seines Lebens auf die Ubersetzung ber "Eucharistischen Festspiele", die heute in 18 Banben (Regensburg, Mang) in zweiter Ausgabe vorliegen. Auch unter der literarischen Ritterschaft des heiligen Gral, beren Ruftung im Morgentau der Jugend strahlt, hat das Gesetz ber Seelen. verwandtschaft Gleiches zu Gleichem gesellt: Richard v. Kralik hat Calderons "Ahren der Ruth" für die deutschsprachige Bühne

umgearbeitet. München und Berlin besiten eigene Calberon. gesellschaften. Auch sonst fett man von literarisch Gebildeten voraus, daß ihnen wenigstens das eine ober andere Drama Cal. berons, ware es auch nur "Das Leben ein Traum", "Das große Theater ber Welt" ober "Der standhafte Pring", feine spanischen Dörfer feien.

Im allgemeinen aber war Calberon viel zu viel Spanier und viel zu viel Ratholik und viel zu viel Theolog, um diesfeits der Phrenäen, zumal in der Heimat Goethes, auf der ganzen Linie ber Literaturkritiker und lefer fachliche und ungeteilte Unerken. nung zu ernten. Calberon war burch und burch Spanier, mit jedem Roll ein Ritter bes hl. Jakobus von Compostela. Stolz wie ein Spanier auf seine Nation, hat er nicht nur die großen Zeitereigniffe seiner Beimat, wie die Taten und Refte des Königshauses, in seinen Dramen patriotisch mitgefeiert, er hat auch die schlachtenumkettete und lorbeerumlaubte Vergangenheit seines Vaterlandes, wie die Geschichte Ferdinands des Beiligen, auf der Bühne wieder Gegenwart werden laffen. Die spanischen Rlaffiter aber haben nur fehr langfam und mühfam in unferem Beiftesleben Eingang gefunden. Die Phrenäen haben wie eine dinesische Mauer politisch und besonders literarisch die Iberische Halbinfel von dem übrigen europäischen Festland weit mehr ab. geschlossen, als etwa der Sperrblock der Alpen von Italien ober ber Kanal von England absondern. Tatsächlich wurden Dante und Shakespeare längst diesseits ber Alpen und bes Ranals gelesen und bewundert, während Calderon noch ein Licht unter dem Scheffel war.

Calberon war auch als Dichter burch und burch Ratholik. Die Religion, die auch auf andern Runftgebieten unfterbliche Meisterwerke gebar, hatte seine Sarfe geweiht, und ohne daß die Buschauer die Absicht merkten und verstimmt wurden, wußte er das Theater zur Rirche, die Buhne zur Ranzel und die Unterhaltung zum Gottesbienft zu machen. Auch wenn er seinen Stoff der Göttersage ober Geschichte entleiht, sucht er ihm ungefünftelt,

oft mit geiftreichen, überraschenden Gedankenwendungen, eine Begiehung zur Eucharistie ober einen andern religiösen Ginschlag zu geben. Die ästhetische und poetische Seite des katholischen Glaubens und Rultus hat nie einen so begeisterten Dichterdolmetsch gefunden wie an diesem religiösesten aller religiösen Boeten. Seine Werke sind der Jubelhymnus eines glaubensfrohen und glaubens. stolzen Meisterdichters auf die Poesie der katholischen Religion. Solche Dichtungen verlangen freilich feelisch gleichgestimmte Lefer. Wer mit Berg und Birn dem katholischen Wesen fernsteht und auch gar keinen Versuch macht, in die Gebankenwelt sich hineinzudenken, aus der die Calderonschen Werke geboren sind, wird nie an ihnen Geschmack finden. Wieland fühlte sich gerade von dem grund. katholischen Wesen der Calderonschen Muse abgestoßen, und selbst Goethe schrieb einmal: Der Stoff beleidigt, aber die Behand. lung entzückt. Goethe hatte aber ein viel zu feines Empfinden für literarische Größe und bichterische Geftaltungsfunft, um auf die Dauer dem spanischen Kollegen wegen seiner katholischen Überzeugung die Bewunderung zu verweigern. 1804 schrieb er unter dem frischen Eindruck bes "Standhaften Prinzen" auf der Weimarschen Bühne die etwas übertriebenen Worte an Schiller: "Wenn die Poesie von der Welt verlorenginge, konnte man sie aus diesem Stücke wiederherstellen." Auch Schiller bekannte, es sei ihm beim Lesen Calderons eine neue, herrliche Welt aufgegangen. Diese Anerkennungen aus dem Munde unserer Rlassifer halten wir wie einen ehernen Schild über den spanischen Dramatifer, an dem die Pfeile eines Neubauer und anderer Nörgler, die der Katholizismus Calberons für den Dichter Cal. beron blind macht, wie Kinderpfeile abprallen muffen. Ich mache mir das Wort Friedrich v. Schacks zu eigen: Wären die Werke Calberons wirklich von so untergeordnetem Werte, wie viele behaupten, so müßten wir unfern großen Dichtern, wenigstens Goethe und Schiller, die sich mit Bewunderung über dieselben ausgesprochen haben, jebe Befähigung zum Urteil in literarischen Dingen aberkennen.

Calderon war aber nicht nur eine durchaus religiöse Dichternatur, er war ein religionswiffenschaftlicher Dichter, er war durch und burch Theolog. Er trug nicht nur die Rirche ins Theater als religiöser Dichter, er trug auch die Schule auf die Bühne. Er hatte erft im Alter von 50 Jahren, nachdem er in der spanischen Uniform die Feldzüge nach Stalien und den Niederlanden mitgemacht hatte, die Priesterweihe empfangen, und wir mögen uns vorstellen, wie dem Sanger, ber auf ber Sohe seines dichterischen Schaffens mit abgeklärtem Urteil die theologischen Studien betrieb, unter der Hand die gesamte Theologie zur Dichtung sich verklärte. Es gibt kaum einen Gegenstand ber katholischen Glaubenswiffenschaft, kaum ein Problem ber theologischen Schulen, bas er nicht auf die Buhne gebracht hätte, die ftrittigften Fragen der Scholastik nicht ausgenommen: Beweise für Dasein und Erkennbarkeit Gottes (vgl. "Zu Gott aus Vernunft"), das eigentliche Wesen der Engelsünde, die Notwendigkeit der Offenbarung, das Geheimnis der Dreifaltigkeit, die driftologische Frage, die Unterscheidung zwischen Substanz und Akzidenz in der Transsubstantiationslehre, das Verhältnis der Willensfreiheit zur Gnade, das Los der ungetauft sterbenden Kinder und andere Themata ber Theologie, manchmal in so leisen Andeutungen und so feinen Wortspielen, daß der Rede Sinn dem Leser, der mit dem theologischen Arbeitsfeld und den theologischen Fachausdrücken nicht vertraut ift, dunkel bleibt. Die Erläuterungsschrift zu ben "Euchariftischen Festspielen" wird nur ein Theolog schreiben können. Im besondern ist Calderon der Sänger der biblischen Theo. logie geworden, wie Dante der Meistersänger der theologischen Eschatologie. Die Heilige Schrift, auch rein künstlerisch beurteilt das benkwürdigste Buch ber Weltliteratur, hatte es bem Dichter im Priesterkleide angetan. Theologie, Poesie und Bibelerklärung haben nie wieder einen so innigen Dreibund geschlossen wie in Don Pedros eucharistischen Bühnenstücken. Unter diesem Gesichtspunkt, als Sänger ber biblischen Poesie, möge Calberon im folgenben zu einer Strichzeichnung uns eine kleine Weile Mobell fteben : zu.

erst in welchem Umfang er biblischen Stoff dramatisierte, dann nach welcher Weise er das biblische Material poetisch gestaltete, dann an welchen Kunstmitteln und Zielen die dichterische Eigenart Calderons im Unterschied von dem Verfasser des "Don Quizvte" und den außerspanischen Größen der Weltliteratur sich erkennen läßt. Ich möchte damit eine Tatsache sesststellen, die in den Literaturgeschichten totgeschwiegen wird, daß nämlich der Meistersänger der Bibel in der Weltliteratur einer der Unsrigen, ein Sohn der katholischen Kirche war.

## 1. Der biblische Stoff auf Calberons Bühne.

In den 73 "Eucharistischen Fesispielen" oder "Fronleichnamssspielen", die unter den mehr als anderthalbhundert Bühnenstücken Calderons für mein Thema ausschließlich in Betracht kommen und das poetische Abendgebet des gottbegnadeten Dichterlebens genannt werden könnten, ist eine solche Fülle von biblischen Szenen und Gedanken und Zitaten dramatisch dargestellt, daß ihm, auch wenn wir nur den Umfang des biblischen Stoffes abmessen wollten, schon deshalb unter allen Klassikern der morgenländischen und abendländischen Literaturen als biblischem Sänger die Palme der Meisterschaft gebührt. In sehr vielen eucharistischen Spielen hat Calderons Bühne einen durchaus biblischen Theaterzettel.

Aus dem großen Drama der vorchriftlichen Heilsgeschichte, dessen Textbuch die geschichtlichen Bücher des Alten Bundes sind, hat Calderon ziemlich alle Alte und Szenen zu einem besondern Drama ausgearbeitet. Die Ereignisse der allerfrühesten Morgenstunden der biblischen Geschichte, in deren Mittelpunkt die Stammeltern vor und nach dem Sündenfall, müssen wieder,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So übersetze ich den spanischen Titel Autos sacramentales, nicht "Geistliche Festspiele", wie Lorinser verdeutschte. Der Name Autos ist von dem lateinischen Actus (Afte im Drama) hergeleitet. Sacramentales, weil die Dramen am Fronleichnamssest auf öffentlichen Blätzen aufgesührt wurden.

Holt als Rahmen von Erlösungstatsachen dienen. Im "Turm von Babylon" wird die Katastrophe der Sintslut mit dem Turmbau und der babylonischen Sprachverwirrung in der Weise dramaturgisch einheitlich verbunden, daß der Turmbau als Wert eines Noachiten erscheint. Die unterschiedlichen Charaktere in der Familie Noes sind in scharsen Gegensäßen gezeichnet, besonders zwischen Sem, der fromm und optimistisch der neuen Schöpfung sich freut, und zwischen Cham, der pessimistisch grollend der untergegangenen Welt nachtrauert. Ein Dramatiker wie Calderon ließ sich dabei natürlich auch jene biblische Szene nicht entgehen, worin Vater Noe als Erzwinzer den ersten Rebstock pflanzt und mit dessen Frucht jenen ersten Frühschoppen der Weltgeschichte mit dem unglücklichen Ausgang hielt, dem Weine zum Opfer fallend, kaum daß er der Wasserslut entkommen war.

Aus der Patriarchenzeit gehören Abraham, Isaak und Jatob wie Abam und Melchisedech zum ftändigen Bühnenpersonal Calberons, einige Male mit so großen Rollen, wie im "Ersten und zweiten Raat", daß man baraus ein Lebensbild ber Patriarchen zusammenstellen könnte. Die ewig alte und ewig junge Erzählung vom ägpptischen Joseph vollends wird treu im Geifte der Bibel unter den händen Calderons ein Drama der gottlichen Borsehung, in offenem Gegensatz zu ben vielen Jusuf. und Ralitha-Dichtungen morgenländischer Poeten, die im Geifte bes Koran die Verführungskünfte der schwärmerischen Zalikha, d. i. der Frau des Butiphar, möglichst breit ausmalten und darüber die Grundidee der schönen biblischen Geschichte vergagen. Calberons Borfehungsbrama hat ben poetischen Grundgebanten: Gin Traum, Josephs Traum von den Garben, hatte den Kreuzweg seines Lebens eingeleitet, ein Traum, ber Traum im ägyptischen Rerker, follte beshalb auch feine Begnadigung und Erhebung einleiten; baher der Titel dieses Dramas: Suenos hay que verdad son -"Träume gibt es, die Wahrheit find".

In der Wüstenzeit Ifraels spielt das "Lamm der Wegzehrung", ein Meisterstück dramatischer Kunft, in welchem 17 Kapitel ber Bibel (2 Mos. Kap. 1—16 u. 4 Mos. Kap. 25) in der Sprache der Bühne nacherzählt werden. Die buntwechselnden Ereignisse beim Auszug aus Agypten und beim Durchzug durch die Wüste werden alle um das Osterlamm wie um einen Mittelpunkt gereiht, an dem alle Strahlen der Vergangenheit ausmünden und von dem alle Strahlen der Zukunft ausgehen. Schiller hat an Calderon gerade diese Kunst bewundert, dem Drama einen alles beherrschenden Einheitsgedanken zu geben. Ein Seitenstück zum "Lamm der Wegzehrung" ist die "Eherne Schlange", deren Schanplatz ebenfalls die Wüste ist.

Die stürmisch bewegte, an Umwälzungen und Wandlungen reiche Geschichte ber Richter. und Königszeit ift, abgeseben von einer langen Reihe von Gelegenheitszitaten, in einzelnen Ausschnitten dramatisiert im "Blies des Gedeon", in der "Gefangenen Bundeslade", im "Baum der besseren Frucht". Im "Baum der besseren Frucht" wächst die Legende vom Kreuzbaum zusammen mit den biblischen Erzählungen über König Salomon, besonders über ben Besuch der Königin von Saba am Hofe dieses Rönigs, der den Söhepunkt personlichen und völkischen Glückes erklommen hat und doch bereits durch seine Auslandspolitif und Maitressenwirtschaft den Riedergang der Monarchie einleitet. Der Literatur über die Sturm- und Drangperiode der Richterzeit ift auch das auffällig (nach Spr. 31, 10) betitelte Schauspiel "Wo ein tüchtiges Weib zu finden" entnommen, worin die Erzählung von den zwei Heldenfrauen Debora und Jahel (Richt. Kap. 4-5) zu einer Seligpreisung der Gottesmutter umgeschmolzen ist, ähnlich wie in den "Ahren der Ruth" die liebliche Geschichte von der Ahrenleserin von Bethlehem sich ebenfalls in einen Lobgesang auf Unsere Liebe Frau verwandelt.

Die Zeit der babylonischen Verbannung, in der Frael seine Harsen an den Trauerweiden der Euphratkanäle aufhing, wird mit den aus dem Buche Daniel bekannten Ereignissen und Persönlichkeiten im "Mystischen und wirklichen Babylon" geschildert. Das fünste Kapitel des Buches Daniel,

bie tragische Szene vom Henkersmahl des Königs Balthafar und von der geheimnisvollen Schrift an der Wand des Festsaals, gab außerbem den Stoff zu einem eigenen Drama: "Das Abend. nrahl Balthafars", bas eine Reihe spannender und packender Greignisse enthält. So erscheint neben ben biblischen Berfonen, in erster Linie natürlich Daniel und Balthasar, die allegorische Figur bes Todes, ein schwarzer Ritter mit Dolch und Degen, ber im Königsichloß umberschleicht, in einem langen Selbstgespräch aus den Königsbüchern der Heiligen Schrift eine lange Litanei von graufamen Todesarten gekrönter Häupter aufzählt und schließ. lich, als Mundschenk verkleidet, dem König Balthafar auf beffen frevles Begehren den heiligen Becher aus dem Tempel von Jerusalem als Trinkpokal darreicht, worauf mit einem Donnerschlag die schreibende Hand an der Wand erscheint und das Todes. urteil des Königs, das "Mene, Tegel, Peres" anschreibt. Auch andere Dichter, die dem Geifte der Bibel fernftanden, fo weit wie Babylon von Jerusalem entfernt ift, ich meine Heinrich Beine und Lord Byron, haben Die dramatische Schönheit diefes Danielkapitels empfunden und nachzudichten versucht; Calberons Drama ift mehr als beren Gedichte Geift vom Geifte der Bibel.

Von den poetischen Büchern der alttestamentlichen Lite. ratur gab der Grundgedanke des Hohen Liebes, die bräntlich liebevolle Beziehung des Erlösergottes zu seiner Gemeinde auf Erden und zur einzelnen Menschenseele, den Anlaß zum Drama "Berufene und Auserwählte" und zur "Göttlichen Philothen". Die wörtlichen Zitate aus bem Hohen Liebe beweisen, daß er mehr noch als den Grundgedanken seiner "Philothea" in der Schule der Bibel empfangen hatte. Ebenso sind die durchaus biblisch gehaltenen Zwiegespräche zwischen Prinz und Braut in den "Berufenen und Auserwählten" ein Echo aus dem Hohen Liede. Die bildhafte Sprache des Hohen Liedes hatte überhaupt, wenn man aus der Zahl der Anführungen schließen darf, im mystischen Wefen Calberons verwandte Saiten mit starkem Nachklang angeschlagen,

nicht weniger als die Mystik der biblischen Apokalypse. Mit dem Buche ber Pfalmen und dem Buche Job war der spanische Harfner fo vertraut geworden, daß die Gedanken und wörtlichen Ritate aus diesen Büchern wie ein Blumenkrang burch alle feine Festspiele sich hindurchziehen. In dem hochtheologischen Drama "Bu Gott aus Bernunft" 3. B. ift ber Dreizeiler: "Wer die Augen ließ erstehen, Sollte der nicht selber sehen, Wer die Ohren schuf, nicht hören", eine birekte Entlehnung aus Bf. 93, 9 und ebendort Bi. 13, 1: Rur der Tor sei Gottesleugner. Die Abschieds. reden der verschiedenen Stände von der Erde im "Großen Theater der Welt" triefen von biblischen Redemendungen: Der Reiche segnet mit den Weltkindern des Weisheitsbuches (Rap. 2) seinen Geburtstag und flucht seinem Sterbetag, mahrend ber Bettler mit Rob feinem Geburtstag flucht und feinen Sterbetag fegnet. Nicht viel geringere Unleihen hat Calderon den biblischen Beisheitebüchern entnommen. Im Zwiegespräch ber Weisheit mit ber Unwissenheit in den "Geheimnissen der Messe" 3. B. sind die in ber Bibel zerftreuten (Spr. 8, 22. 5 Mof. 4, 5 f. Weish. 7, 14. Rob 28, 12 ff. 3 Kg. 3, 11) Weisheitstexte zu einem Strauße gesammelt und verbunden:

> "Bin ein Erbanteil bes Emigen, Bugehörig feinem Wefen, Dhne Anfang, ohne Ende, Bin in feinem Beifte ewig. Bin nach Deuteronomiums Lehre Gottes Wort und Gottes Satung. Bin das Rleinod und ber Reichtum, Der im Evangelium sich klärte, Sich verstedte im Gefet der Alten, Rur in dunften Schattenbilbern Von Brophetenhand erschlossen. Bin bes Beil'gen Geiftes Mitgift, Wie bei Job es steht geschrieben, Und wie Salomon es fündet. Da er feine andere Gabe. Beisheit nur von Gott erflehte.

Rurz, Unwissenheit des Menschen, Ich din die unendlich tiese Weisheit Gottes; Menschenweisheit Sollt' Unwissenheit sich nennen, Denn des weisen Menschen Wissen, Unkenntnis ist es mehr als Kenntnis."

Uns den Evangelien der neutestamentlichen Bibel mählte sich Don Bedro merkwürdigerweise in erster Linie die Gleichniffe, nicht die lebensvollen, dramatisch bewegten geschichtlichen Borgange im Leben Immanuels als Rohmaterial für seine Buhnen. stücke aus. Die Parabeln vom Hochzeitsmahl bes Königssohnes, vom Beizen und Unkraut, vom barmbergigen Samariter, vom hartherzigen Anecht, vom reichen Praffer und andere von unfern Sonntageevangelien sind auf Calderons Bühne in ebenso vielen Runstwerken lebendig geworden. Die literarische Sattung ber episch erzählenden oder rein lehrhaften Gleichnisse scheint für ein Drama ein recht spröder Stoff zu sein, und doch fühlte der mystische und mysteriensuchende Calderon gerade der allegorischen und symbolischen Art der Parabeln je länger je stärker gegen Ende seines Lebens fich mahlverwandt. Hier hatte seine bichtende Phantasie freie Bahn, um die geheimnisvollen Rreise um den Rerngedanken einer Parabel weiter und immer noch weiter zu ziehen. Im all. gemeinen sind deshalb die Dramen über neutestamentliche Ab. schnitte mehr spekulativ und lehrhaft, weniger bramatisch als jene über alttestamentliche Geschichte. Um schönsten ift das Calderonsche Gleichnisdrama ausgeprägt im "Weinberg des Herrn", einem Stück, bas aus bem letten Jahre seines Lebens ftammt, also fozusagen sein literarisches Testament ist, und zusammen mit ber "Saat des Herrn" und mit dem Stück "Der große Tag" eine dramatische Trilogie bildet. Inhaltlich ift es eine fehr gedankenverschlungene finnbildliche Darstellung bes großen Schienenwechsels in ber Offenbarungegeschichte, als die Erbrechte vom Judentum an die Beiden. welt übergingen, eine richtige Tragodie also auf die Geschichte Ifraels, die mit der Verstoffung der Synagoge und der Aus.

erwählung der Heibenwelt endigte. Das geheimnisvolle Dunkel vieler Szenen, der beständige Wechsel von geschichtlichen und sinnbildlichen Rollen in diesem Schauspiel hat mich immer an den zweiten Teil des "Faust" erinnert.

Merkwürdig, daß Calberon über das Leben des Seilandes nach den Evangelien uns auffallend wenig Dramen (Unbetung ber drei Könige im "Berborgenen Schat", die Begebenheit am Jakobsbrunnen, Heilung bes 38jährigen Kranken, Streitrede mit den Pharisäern und andere kleine Szenen in "Des Menschen erste Zuflucht") und über das Leiden des Menschensohns uns gar fein Passionsdrama hinterlassen hat. War der fromme Sänger in Sorge, der Glorienschein, der das Haupt Immanuels in ben Augen des Glaubens umftrahlt, möchte von feinem Strahlen. glanze verlieren, wenn die Rolle des göttlichen Bundertäters von einem gewöhnlichen Menschen auf der Bühne gespielt würde? Er läßt eine Wolfe von Beilandworten aus bem Evangelium hersagen; er läßt ihn in seinen alttestamentlichen Schattenbilbern oder unter mythologischen Decknamen (als Orpheus oder Theseus) über die Bretter ziehen, er läßt ihn mit Borliebe gum Schluß der Dramen in verklärten Visionsgestalten, meift als Rind mit Relch und Kreuz, erscheinen, er läßt ihn in den "Geheimnissen ber Messe" als Opferpriester, in einer mystischen Rolle also, am Altare stehen, er läßt ihn aber niemals zur Darstellung einer Wunderszene aus dem Evangelium unter seinem eigentlichen Namen als mitspielende Person auf dem Theaterzettel auftreten. Im "Schiff bes Kaufmanns" ist der Kaufmann in der Sprache der Gleichnisrede niemand anders als Chriftus. Den Bürgschein zur Zahlung der Schuld der Menschen unterschreibt er als "Zweiter Abam". Im "Göttlichen Orpheus" ist mit einem schon aus Katakombenbildern bekannten Bild ber griechische Sänger, der mit seinem Lied und Leierspiel die wilden Tiere gahmt, eine Schleierfigur für Chriftus, ähnlich wie im "Heiligen Parnaß" Apollo auf dem Berg der Poesie nur ein dichterischer Deckname für den in seiner Kirche erhöhten Beiland ift. In den "Be-

rufenen und Auserwählten" erscheint Chriftus im Gewande eines Brinzen. Im "Stummen Teufel" wird im Anschluß an eine Tenfelsaustreibungsfzene des Evangeliums das Beilandwerk als ein großer Teufelsbann an der Menschheit im ganzen und an der einzelnen Menschenseele gefaßt. Die göttliche und die menschliche Natur erscheinen in dieser Christologie als verschiedene finnbildliche Figuren, Chriftus bagegen, ber Mittelpunkt und bas Saupt ber Handlung, follte nur unter ber Maste eines Bilgers, auch hier also nur incognito und unter einem Decknamen, mitspielen.

Aus der Apostelgeschichte griff Calderon vor allem das herrliche achte Ravitel auf: Der königliche Rämmerer von Athio. pien hat seine Ofterwallfahrt nach Jerusalem gemacht und begegnet auf der Beimreise dem Diakon Philippus. Der Athiopier ift auf seinem Wagen in eine sehr erbauliche Reiselesung, in den Propheten Isaias, vertieft und fteht bereits beim 53. Rapitel: Der Gottesknecht, wie ein Lamm zur Schlachtbank geführt. Daber ber Titel dieses nur scheinbar alttestamentlichen Dramas: "Das Lamm bes Jsaias." Späteren Abschnitten ber Apostelgeschichte (9 ff.), die Pauli Bekehrung und Missionstätigkeit erzählen, ist im letten Aufzug bes Dramas "Bu Gott aus Bernunft" ein schönes Denkmal gesetzt. Im allgemeinen aber wurde die Apostelgeschichte, die für einen Bibelfünstler ohne Zweifel eine reiche Fundgrube dramatischer Stoffe wäre, von Calderon zwar zu vielen Szenen und Zitaten, zu ganzen Dramen aber nicht in bem ftoff. lichen Umfang ausgebeutet, wie man es erwarten möchte. Db der Tod dem 81jährigen Sänger die Harfe aus den Armen nahm, bevor das Paulusdrama gesungen war? Db Calderon in feiner Borliebe für das geheimnisvoll Berschleierte aus der alt. testamentlichen Schattenwelt und den Gleichnissen mit Absicht mehr herausholte als aus der neutestamentlichen Lichtwelt?

Im ganzen genommen geben die Bibelbramen Calberons die Gedanken der Heiligen Schrift von A bis 3 ohne wesentliche Lücke auf der Bühne wieder, ein wahres Bilderbuch biblischer

v. Faulhaber, Zeitfragen zc. 4. u. 5. Muff.

Gestalten, eine lichtumflossene Milchstraße heiliger Texte, ein wahrhaft künstlerisches Kundbild der biblischen Geschichte. Auch wenn die Handlung eines Festspiels sich nicht unmittelbar um eine biblische Szene bewegt, auch in den liturgischen, geschicht-lichen, mythologischen Spielen sindet der mit der Sprache der Heiligen Schrift vertraute Leser auf Schritt und Tritt biblische Texte und Redewendungen eingestrent, manchmal zu buntfarbigen Mosaisbildern ineinandergesügt. Das szenische Gerüft, die Handlungen sind Calderons Hände, die Stimme, die wir hören, ist Gottes Stimme. Zuweilen stoßen wir, wenn wir tieser graben, wenigstens in der Zweitschicht auf biblisches Erdreich. Calderon muß die Heicht denkt und dichtet er in ihren Gedanken und Worten.

## 2. Die theologisch-myftische Art in Calderons Bibeldramen.

Wenn Raffael in den Loggien des Vatikans biblische Geschichte in Fresko malt, die heute sog. "Bibel Raffaels", so werden wir dem Rünftler fünftlerische Freiheit in der Auffassung und Wiedergabe ber biblischen Ereignisse nicht bestreiten. Die Runft ift als Erklärerin ber Bibel nicht an alle Gefete ber Schule und wissenschaftlichen Erklärung gebunden. So hat auch Calberon unter Nutnießung ber fünstlerischen Freiheiten, die auch die dramatische Runft beanspruchen darf, den biblischen Stoff nicht nach der strengen Weise des Bibelphilologen, sondern in feiner Schmelze in der freieren Art des Bibelpoeten geformt. Doch hat er nie ber Runft zulieb ben Sinn einer Bibelftelle mit Bewußtsein in das Gegenteil verdreht, nie die Wahrheit an die Schönheit, nie die Theologie an die Poesie verraten. Manche seiner Anschauungen (David sei ber Verfasser aller 150 Pfalmen, Hebräisch sei die Ursprache der Menschheit, der im 1. Mosesbuch genannte Seber sei der Namengeber der Sebraer) werden der heutigen Bibelfritik spanisch vorkommen, manche Motive mögen mehr gefünstelt als fünstlerisch erscheinen, manche Wortableitungen sind heute nicht mehr haltbar, — im großen und ganzen aber hat Calderon, die Bibel auslegend, nicht unterlegend, den biblischen Text nicht mit der dichtenden Phantasie allein, sondern mit einem gesunden theologischen Urteil, selbstverständlich im Geleise der theologischen Schulen seines Jahrhunderts, dichterisch verdolmetscht.

Das 17. Jahrhundert war für die Bibelwiffenschaft ein golbenes Zeitalter. Als Rudichlag gegen die Glaubensneuerung, welche die Bibel als alleinige Glaubensquelle verkundete und aus ihr das katholische Chriftentum als entgleiftes Chriftentum beweisen wollte, hatte im Anschluß an das Konzil von Trient fatholischer. seits eine Mattabäerschar von Bibelerklärern zum Rampfe um ben mahren Sinn der Bibelworte den gesalbten Schild erhoben, darunter auch spanische Namen von bestem Klang: Ribera von der Universität Salamanca, Pradus von Cordoba, Pineda von Sevilla. Manche Anschauungen Calberons beuten barauf hin, daß er auch bei außerspanischen Bibelgrößen seiner Zeit, bei ben Erklärungen eines Nifolaus Lyranus und eines Cornelius a Lapide in die Schule gegangen war. Sicher dürfen sein biblischer Feuereifer, seine umfassende Bibelkenntnis wie seine Arbeitsweise als eine reife Frucht der bibelwiffenschaftlichen Blütezeit in der zweiten Salfte des 16. und in der erften Salfte des 17. Jahrhunderts bezeichnet werden. Vermutlich wurden auch die Kirchen. väter-Ideen in manchen Dramen aus diesen Bibelerläuterungen, alfo aus zweiter Quelle, von ihm übernommen. Außerdem ichöpfte er, von den Werfen der scholastischen Theologie und den Geschichtswerken hier abgesehen, vereinzelt aus der apotryphen Literatur, im "Edelfräulein" z. B. aus dem apofryphen Jakobus. evangelium, und aus der Legende. Die Legende vom Grabe Adams, von Dionys dem Areopagiten, die Legende von Loreto, besonders häufig die Legende vom Rreuzbaum, der bereits die Urt, die ihn auf dem Libanon fällte, blutig färbte, und andere legendenhafte Ausschmückungen waren für einen Dichter gefundener Stoff. Don Bedro nahm fogar, mit dem Golde der Beiden die Bundeslade schmückend, auch in den Fronleichnamsspielen aus der klassischen Göttersage sich nicht wenige Gedanken zu Lehen, ohne aber die reine biblische Luft mit dem Nebel der Mythologie so zu verdüstern wie Klopstock in seinem Messias.

Es läßt sich beweisen, daß Calderons Vibeltexte unmittelbar aus der lateinischen Vulgata stammen, wie die der kirchlichen Liturgie, nicht aus dem hebräischen oder griechischen Bibeltexte. Mit der hebräischen Sprache scheint unser Sänger, obgleich er sie für die Paradiesessprache der Menschheit hielt, nicht allzu befreundet gewesen zu sein; sonst hätte er manche falsche Namendentungen nicht so leichtgläubig aus seinen Duellen übernommen. Joseph heißt nicht "Vermehrung", sondern "Mehrer" (Augustus), Rebekka heißt nicht "Fruchtbarkeit", sondern "Strick" oder "Schlinge" und war ein volkstümlicher Scherzname wie unser "du Schlingel". Ein Dichter macht natürlich diese Deutbarkeit der Namen sich zunuze (Debora — Viene, Thamar — Palme, und eine Tochter Jobs heißt gar Kerenhapput — Parfümfrüglein).

Die exegetisch-poetische Methode Calderons ist die allegorischmystische Erklärungsweise und die typisch-pragmatische Auffassung der biblischen Geschichte. Diese theologischen Ausdrücke werde ich erst erklären müssen.

Das große Drama der Erlösung, wie es geschichtlich zuerst auf der Bühne von Palästina, später bis an die Grenzen der Erde sich abspielte und in der Heiligen Schrift beurkundet wird, zerlegt sich bekanntlich in zwei große Akte: Alter Bund und Neuer Bund, Borbereitung und Vollendung, Verheißung in den Jahrhunderten des gesetzlichen Mosaismus und Erfüllung in den Jahrtausenden des gnadenvollen Evangeliums. Diese beiden Halbkugeln der Heilsgeschichte, der Alte und der Neue Bund, bilden aber nicht nur eine dramatische Einheit wie der erste und letzte Akt eines Dramas, sie bilden eine organische Einheit wie Wurzel und Krone einer Palme, d. h. ein und derselbe Christus ist Lebensgrund und Gnadenspender für die vorchristliche wie für die nach-

: 5

driftliche Zeit, Weltheiland in bes Wortes vollem Sinn, Mittel. punkt ber Weltgeschichte in ihrem ganzen Verlauf, Angelpunkt der beiden Beilsordnungen, die Synthese und das eine große Thema ber ganzen Bibel vom erften bis zum letten Buche. Die biblischen Schriftsteller, angefangen von Moses und den Propheten bis zu bem von sieben Sonnen umstrahlten Apokalyptiker auf Patmos, alle haben von ihm geschrieben, und allerwärts gab es fein Beil außer in feinem Ramen, für den Juden gu Fugen der ehernen Schlange wie für ben Römer am Fuße des Kreuzes. Die mustische Bibelerklärung und die typisch-pragmatische Auffaffung der biblischen Geschichte setzen sich nun die Aufgabe, diese oft sehr fein gesponnenen Beziehungsfäden zwischen dem Alten und Neuen Teftament bloßzulegen und ben pragmatischen Zusammenhang der Vorbilder des Heilandes mit dem Urbilde aufzudecken.

Das ift Calberons höchstes Ziel, bas eigentlich Calbe. ronfche an diefen Bibelbramen. Mit ber Rraft bes Riefen stellt er den Singi neben ben Sion und den Rebo neben den Kalvarienberg. Mit einem gewaltigen Zug ins Unbegrenzte faßt er die ganze biblische Geschichte zu einer einzigen großen Messiade zusammen mit dem Stirnvers der Klopstockschen Messiade: "Singe, unsterbliche Seele, der fündigen Menschheit Erlösung!" Jede einzelne Szene ber biblischen Geschichte wird unter seiner Feder ein Kleinbild des gesamten Erlösungsdramas. Wie hat der Meister verstanden, in den "Ühren der Ruth" die Geschichte dieser edlen Frau mit einer so tiefen Fernsicht in die späteren Entwicklungs. gange ber Erlösung zu behandeln, daß die Flur von Bethlehem in eine Bühne bes gesamten Erlösungsbramas sich verwandelt! Selbst Mephisto wird es unheimlich angesichts der Geheimnisse, die auf dem Weizenfeld von Bethlehem in der Wiege liegen: "Jedes Korn scheint mir ein Wunder, jede Uhre ein Denfterium." Wir find mehr gewohnt, vom Standpunkt bes Evangeliums aus rudwärts schauend, die vorbildlichen Texte und Tatsachen im Lichte ber Erfüllung zu betrachten; Calberon wählt mit Vorliebe

ben Standort in der alten Zeit, um von dort aus feine Schein. werfer nach vorwärts, in die Welt bes Neuen Bundes hineinspielen zu lassen. Auf diese Weise wird also doch der gedankliche Schwerpunkt in den Neuen Bund verlegt, wenn auch ftofflich, wie oben erwähnt, die alttestamentlichen Stoffe das Übergewicht haben. Ich brauche faum zu erwähnen, daß wir diese mystische Bibelerklärung wegen ihrer salti mortali über Jahrhunderte hinmeg nicht bes Unachronismus zeihen dürfen. Dichter find feine Chronologen und Kalendermacher. "Den Poeten bindet feine Zeit", fagt Goethe im Faust, und im Taffo: "Das weit Berftreute fammelt fein Bemut." Aber gang abgeseben vom Recht der Poesie, auch in Prosa kennt die inpischempstische Bibelauffassung feine Schranken von Raum und Zeit. Calberon fagt es felber wiederholt: "Wo die allegor'iche Art das Zepter führt, gibt es weder Ort noch Zeit." Die Ginheit von Ort und Zeit mag in die Brüche gehen, die Ginheit des Bibeldramas ift gewahrt, wenn die Ginheit der Idee gewahrt wird.

Im Mittelpunkt ber Bibel und ber Calberonichen Bibelbramen steht die Lichtgestalt Immanuels. Die heiligen Schriften bes Alten Bundes werden in Calberons Banden durch. fichtig und laffen überall diese Lichtgeftalt burchschimmern. So stellt er ben ägyptischen Joseph, unschuldig und doch vor der Welt schuldiggesprochen, im Rerter zwischen ben Mundschenken, ber begnadigt wird, und ben Mundbäcker, ber an ben Galgen fommt, und mandelt diese Rerferfzene fofort in die Kreuzigungs. fzene: der Gekreuzigte zwischen dem begnadigten und dem verworsenen Schächer. So läßt er Moses zu den bittern Quellen von Mara den Holzbalken schleppen und mit dem Holz sie geniegbar machen und sieht barin ein Borfpiel bes Rreuzweges, wie natürlich auch im Ofterlamm in Agypten einen Schatten bes Gefreuzigten. Calberon ift ber spanische Rubens, ber auf feinen Bemälden Licht und Schatten fo meifterhaft verteilt, daß alles Licht auf das göttliche Kind in der Wiege oder auf den Leichnam am Rreuze fällt. Scharfen Auges erspäht er auf allen

Wegen der alttestamentlichen Geschichte die Blutspuren des Gestreuzigten, scharsen Ohres hört er aus allen Ecken und Enden der Heiligen Schrift die Stimme des guten Hirten. Christus ist ihm in dieser panchristologischen Aussassung Ansang und Ende der Bibel.

Un der Seite Immanuels steht unbeschadet der driftozentrischen Bibelauffassung seine Mutter Maria, die vielgegrüßte Nuestra Sesiora der Spanier. Wo immer in der Reihe der biblischen Frauengestalten ein Strahl von Frauenwürde und Frauengröße aufleuchtet, sammelt er ihn für die Strahlenkrone auf dem Saupte ber Gesegneten unter ben Frauen. Sie ist ihm der Höhepunkt verklärter Weiblichkeit, Excelsior der biblischen Frauenwelt. Rebekka wird von den Sirtinnen mit einem Kranze geschmückt, ber aus Zweigen ber Zeder und Zypresse und Palme gewunden ist, und als ob die Blumensprache aus der Liturgie der Marien. feste (nach Sir. 24, 17 ff.) noch nicht beutlich genug wäre, wird fie, ein Kleinbild Marias, in flaren Worten als Gnadenvolle, als Lilie unter ben Dornen gegrüßt. Ruth preßt die Garbe von Bethlehem in die Arme und antwortet auf die Frage: "Weib, wer bist bu", teilweise in den Worten des Magnifikat: "Ich bin ber Schatten einer andern, geschützt von dem, ber bie Stolzen stürzt und die Demut liebt." Der Dornbusch von Horeb, der Stab Aarons, die Blume vom Karmel, das Lammfell Gedeons, ber verschlossene Garten Gzechiels sind für Calderon, wie vor ihm für die byzantinischen Maler und deutschen Minnefänger, ebenso viele Bildzeichen einer poetischen Mariologie. Besonders feiert er immer und immer wieder bas Beheimnis der erbfündelosen Gottesmutter, das damals, 200 Jahre vor 1854, in den theologischen Schulen besonders lebhaft besprochen wurde. Das durchaus mariologische Drama "Wo ein tüchtiges Weib zu finden" schließt mit dem lebenden Bild: Jahel, die Beldin, zu ihren Fugen ber Feind, dem fie den Nagel in den Kopf fchlägt: "Stirb, Tyrann, durch jene Waffen, die ein tief Geheimnis bergen." Das Geheimnis, das fie bergen, ist die Immakulata, die ben Fuß auf

den Kopf der Schlange sett. In einem andern Mariendrama, dem "Edelfräulein des Tales", rühmt sich die sinnbildliche Figur der Schuld, sie habe allen vom Weibe Gebornen das Sklavenmal der Erbschuld auf die Stirne gebrannt; im 2. Akt erscheinen die biblischen Kronzeugen für die Tatsache der Erbsünde, Job und David, und geben ihr Zeugnis (Job 3, 3 und Ps. 50, 7) und zahlen der Allherrscherin Schuld, in deren Schuldbuch auch Jeremias (trop Jer. 1, 5) steht, ihren Zoll. Der 3. Akt bringt den dramatisch wirkungsvollen Zweigesang zwischen der Schuld mit dem Jobschen Erbsündetexte: "Fluch dem Tage, da ich ward geboren", und zwischen der Gnade mit dem Gruß an die Inmakulata: Tota pulchra es, Maria, et macula non est in te. Wie man Kaffael den Madonnenmaler nannte, so könnte man Calderon, der in mancher Beziehung an Kaffael erinnert, den Nuestra Señora-Dichter nennen.

Gin dritter Grundgedanke der Fronleichnamsspiele, zu deren Lob der spanische Sänger immer und immer wieder seine Harse spielt, ist die Kirche und deren höchstes Geheimnis, die heilige Eucharistie. Sin Meister in der Deutung der biblischen Bildersprache, sindet er die Kirche als die organisierte endgültige Form des Gottesreiches schon in alttestamentlichen Bildern vorgebildet. "Die gefangene Bundeslade" ist ihm ein Sinnbild der Kirche; in dem lebenden Bild der Schlußszene übergibt die Synagoge des Alten Bundes den Dekalog, "den Brautschmuck der ersten Gottesbraut", den Händen der Kirche. Noe nimmt von seiner Arche Abschied und erklärt sie wie ein Kirchenvater für ein Vorbild der Kirche:

"Und du, o Arche, die im Riesenkampse Den wilden Fluten sicher widerstand . . . Die heute auf dem Berge steht, Der bis zur Sonne seinen Gipfel hebt, Du warst in deiner Riesenstärke Ein Bild und ein Symbol der künst'gen Arche, Ein Bild von einem andern heiligen Schiffe, Das bis zum Jüngsten Tage nicht versinkt . . . Und in den Wellen der Verfolgung nicht ertrinkt, Von einem Gotteswunder tren behütet. Der himmlische Pilot ist tot Und leitet doch das Schiff zum sichern Port. Er selber führt das Steuer, Er ist an Bord, geheimnisvoll verborgen."

Das Bilb vom Schiff ber Kirche ist überhaupt ein Lieblingsbild Calberons, im "Schiff bes Kaufmanns" nach ber
Matthäusparabel 13, 45 zu einem ganzen Drama ausgearbeitet. Um Morgen liegt das "Schiff", auf bessen Beselsbrücke die Liebe des Erlösers steht, in Asien, im Wiegenlande des Christentums, vor Anker; am Mittag nimmt es den Weg gegen Europa, am Abend gegen Amerika, in der Nacht gegen Afrika, um überall Brot des Lebens auszuladen und am Ende glücklich zu landen, während ein Seeräuberschiff, das die Kirche auf der ganzen Fahrt verfolgt, elenden Schiffbruch leidet. Ahnlich wird in dem Drama "Berusene und Auserwählte" die Kirche auf ihrem weltgeschichtlichen Gang über die Erde als das Schiff des "himmlischen Argonauten" gedacht, das, wettersest und mit Weizen von Bethlehem schwer befrachtet, den gleichen Weg von Osten nach Westen nimmt wie die Sonne, "die Kaiserin des Ostens", während der Zug der Kirche zum Him met ebendort im Wagen Ezechiels versinnbildet erschielt.

Man könnte die vier Gedanken: Jmmanuel, Immakulata, Kirche und Eucharistie, die vier Evangelien der Calderonschen Fronleichnamsbühne nennen. Mag sein, daß der fromme Sänger, theologisch beurteilt, da und dort des Guten zu viel getan und mancherorts die Geheimnisse mehr in die alttestamentlichen Texte hineingelesen als aus ihnen herausgelesen hat. Staunenswert bleibt aber trotz allem die künstlerische Größe, mit welcher er die typisch-mystische Allgemeinheit des Gottesreiches erfaßt und in den Tatsachen der biblischen Geschichte der Vorzeit überall die Saatkeine größerer Geheimnisse des künstigen Gottesreiches entdeckt.

### 3. Die allegorischen Figuren in Calberons Bibelbramen.

Die bichterische Eigenart Calberons äußert sich nicht am wenigsten in der überaus reichen Unwendung der Redefigur der Berfonifitation. Er läßt das Unbelebte lebendig, das Un. versönliche versönlich werben, er läßt die abstraften Gedanken und Tatsachen, wie die Weisheit oder Gnade, diese zwar wirk. lichen, aber unsichtbaren Existenzen, Fleisch und Blut annehmen und Mensch werden, also in die Welt der sichtbaren Wirklich. feiten sich einreihen und gewinnt durch dieses dichterische Runft. mittel die Möglichkeit, in einer Fülle von Sinnbildern auch die unsichtbare weite und schöne Welt des Geistes sichtbar und überhaupt sinnenfällig zu gestalten. Die weitaus größere Rahl ber Rollen in den Festspielen wird von folden finnbildlichen Figuren. nicht von geschichtlichen Persönlichkeiten gespielt. Tod und Traum, Beidentum und Judentum und Islam, Glaube und Weisheit, Unschuld und Lafter, Welt und Solle, die sieben Saframente, die fieben Todfünden, die fünf Sinne des Menschen, Gedächtnis und Berftand, Krieg und Friede, fogar ber Sunger, alles tann als allegorische Figur auf der Buhne Calderons erscheinen, und in der Charafterzeichnung dieser ideellen Gestalten fann die gleiche Meisterschaft sich betätigen wie in den geschichtlichen Gestalten ber heutigen Dramen. Für seine Zwecke erreichte Calderon burch solche Allegorie und Personifitation einen breifachen Borteil:

Erstens bringen diese Figuren mehr Leben und Hand, lung in das Spiel. Das Drama ist seinem Namen nach Leben, Handlung und Bewegung. "Wenn dir das epische Lied . . . klar das Gewordene zeigt, so sagt des Dramatikers Name, daß er als Handlung dir das Geschick des erkorenen Helden vorzusühren gedenkt, als ein Werdendes sollst du es anschaun" (Geibel). Ein Epiker würde die Träume im Kerker des ägyptischen Joseph erzählen lassen, ein Calderon läßt sie als Handlung vor unsern Augen sich abspielen: da wandelt der menschgewordene

Traum durch die "Berberge bes Lafters" und fingt fein Schlaf. lied, um die Glenden wenigstens ein paar Stunden ihr Elend vergeffen zu laffen. Dann erscheint zu Säupten bes ichlafenden Sofichenken ein Schattenbild mit einem Weinstod, zu Säupten bes träumenden Sofbaders ein Schatten mit einem Brotforb. Statt die Schlacht am Rifon mit einem Erdbeben als Begleiterscheinung lang und breit zu erzählen, läßt Calderon bie Erde felber in bas Spiel eingreifen mit ber Frage, warum fie er. beben muffe. Das Wort der Apostelgeschichte 13, 46 von der feindseligen Haltung der Synagoge gegenüber dem Evangelium und vom Übergang bes Gottegreiches an die Beiden wird mit Silfe der finnbildlichen Geftalten Synagoge und Beidentum buhnenmäßig so bargestellt: Paulus predigt ber Synagoge, wird aber von ihr abgewiesen und sogar mit bem Schwerte angegriffen, weshalb er fich zum Beibentum flüchtet. So wird alles Geftalt und Leben.

Der zweite Vorteil ber finnbildlichen Figuren für die Zwecke eines Calberon liegt barin, baß er auf diesem Wege die in ber Tiefe schlummernden und dem oberflächlichen Auge verborgenen Bedanken der Beiligen Schrift zu allegorischen Figuren fichtbar verkörpert, auch bem gewöhnlichen Bolke, das einer abstraften Entwicklung biefer Gedanken nicht folgen könnte, als wirkliche Größen und geistige Großmächte gleichsam spielend auf dem Wege des Anschauungsunterrichtes nahebringen fann. So ftellt er die Lehraufgabe ber Beisheit nach den Beisheitsbüchern, die Unvereinbarkeit des Zweisels mit dem Glauben in der Weise bar, daß die Beisheit der Unwissenheit die Binde von den Angen nimmt, der Zweifel nicht in das Zelt Abrahams, des Baters ber Gläubigen, eintreten barf. So sucht er den Rampf zwischen Wahrheit und Lüge in der Welt durch einen wirklichen Ring. tampf sinnbildlicher Figuren dieses Namens anschaulich zu machen. So läßt er das dämonische Pringip, das im Drama der Welt. geschichte unsichtbar hinter ben Ruliffen ober vom Vorfagerkaften aus den Bang des Spieles mitbeeinflußt, den Mephisto in Goethes

Fauft, der ftets das Boje will und ftets das Gute schafft, auch auf seiner Bühne in dem bekannten volkstümlichen Rostum sicht. bar eine Rolle mitspielen, um seinen Buhörern den Damon als eine wirkliche Machtgröße im Bölkerleben wie im einzelnen Jobleben vor Augen zu stellen. Selbst die Lehre vom Sündenfall macht er wiederholt bühnenfähig, indem er feine finnbildlichen Geftalten einen Tang aufführen läßt: Lugifer fturgt bei biefem Tang zu Boben, um nicht wieder aufzustehen; Boog tann als Vorbild bes absolut fündelosen Seilandes überhaupt nicht zu Fall fommen; die Figur der Menschheit stolpert und fällt, erhebt sich aber wieder, weil Boog-Chriftus ihr die Hand reicht; Ruth kommt trot ber Falle Luzifers bank einem besondern Gnadenvorzug nicht zu Falle, ein Borbild ber Immakulata. Man wird mir fagen: Das ist spitfindig und gekünstelt. So viel ist sicher, Don Bedro wußte auch die abstraktesten Ideen, die er in seiner mustischen Art aus den Tiefen der Bibel heraufholte, dramatisch und volks. tümlich barzustellen. Gin so eigenartiger und einzigartiger Dichter wie Calberon darf nicht an dem Allerweltsmaßstab der hamburger Dramaturgie gemessen werben.

Die allegorische Figur bot unserem Dramatiker noch einen dritten Vorteil. Mit ihrer Hilfe konnte er den inneren sittlichen Wert oder Unwert seines Bühnenpersonals, Vorgänge und Erlebnisse des Seelenlebens, die geheimsten Gedanken und Triebsedern der Handlung äußerlich darstellen und damit seine Dramen auch für das gewöhnliche Volk seelisch vertiesen. So gab er dem in sich zerrissenen, wutknirschenden Luziser die sinnbildliche Figur der Zwietracht oder Wut zur Seite, dem nachlässigen Hirten die Figur der Nachlässigkeit, dem Wenschen das Verlangen, der Kirche die Liebe, der klugen und gerechten Debora die Klugheit und Gerechtigkeit, der besonnenen und starken Jahel die Mäßigkeit und den Starkmut, zerlegte also seine Personen in eine Zweisaltigkeit oder gar in eine Dreisaltigkeit, um in scharfer Charakterzeichnung das wahre innere Wesen einer Person auch äußerlich darzuskellen und damit die

Buschauer inftand zu fegen, unbeirrt vom äußeren Schein einer Person in Miene, Rede und Handlung die mahre Innenseite wie in einem aufgeschlagenen Buch in Person vor sich zu sehen. Rach ber Bibel hat sich Ifrael in ber Wüste niemals ganz von einer unheimlichen ftillen Reigung jum Gögendienft losgesagt: bei Calberon begleitet die allegorische Figur bes Baalgogen bas Bolf auf seinem Wüstenzug. Nach der Legende entschloß sich die Königin von Saba erft nach schweren inneren Rämpfen zur Fahrt nach Jerusalem: bei Calderon sucht die Bögendienerei, die Hofdame und bisherige Lieblingsdame ber Rönigin, mit allerlei Ginreben jene Wallfahrt zu hintertreiben. Balthafar versuchte angesichts des graufigen Memento mori an der Wand des Speisesaales ben Gedanken an den Tod sich aus dem Ropf zu schlagen: bei Calberon halt ber König einen Zettel in ber Sand mit der Auf. schrift: "Du wirft Staub werden"; bann aber reißt die sinnbildliche Geftalt der Gitelfeit ihm den Zettel aus der Sand und läßt ihn in die Winde fliegen. Die Gitelfeit, die ben feelischen Rampf im Innern bes Königs zu seinen Ungunften entscheidet, ift naturlich Balthafar felber, Balthafar von innen. Wir fühlen, welch gewaltiges Mittel ein Dramatiker wie Calberon in der allegorischen Figur befitt, um Borgange und Erlebniffe im Seelenleben ber biblischen Bersonen darzustellen und ihre Sandlungen bis in die letten Triebfedern seelisch zu begründen. Die Allegorie ist also kein leeres Phantasiespiel mit Schemen und Schatten, sie dient den reinsten Zwecken der Wahrheit und Kunft. Wer die Psychologie des Dramas schreiben wollte, dürfte an Calderon nicht vorübergehen.

Die Personifikation als Kunstmittel der literarischen Darstellung ift übrigens in der Beiligen Schrift felber an mehr als einer Stelle angewendet. In den Rlageliedern ift die Stadt Jerusalem als finderberaubte, trauernde Witwe bargestellt, und die Brant bes Hohenliedes ift auch nur ein Bilb für bie gottverlobte Gemeinde des Herrn. 1300 Jahre vor Calberon hatte bereits ber hl. Ephräm, ber Klassifer ber Syrer, die "Harfe des Heiligen Geistes", in seinen Gedichten Kirche und Tod und Unterwelt als redende Personen in ausgiedigem Waße auftreten lassen. Von seinem Zwiegespräch zwischen dem Weizen und Gold führt nach Baumgartner (Geschichte der Weltliteratur I 224 ff.) eine gerade Linie zu Calderons "Demut der Pflanzen". In der spanischen Literatur findet sich die Allegorie als Redesigur auch bei Lope de Vega und andern Klassistern, bei keinem aber in solcher Fülle und künstlerischer Ausbildung wie bei Calderon, der auch in dieser Beziehung einen Höhepunkt der spanischen Literatur bildet.

### 4. Die religiösen Ziele in Calberons Bibelbramen.

Die Heilige Schrift war in Calberons Augen kein bloßes Unterhaltungsbuch voll literarischer Schönheiten, sie war ihm als Urkunde der Offenbarung eine Lehrkanzel des Glaubens, ein Gesetzbuch sittlicher Pflichten, und in diesem Geiste sollten auch seine biblischen Bühnenstücke in letzter Linie eine Schule religiöser Belehrung und sittlicher Förderung, nicht ausschließlich eine Quelle künstlerischen Genusses sein. Die Kunst war ihm nicht Selbstzweck, sie war ihm wie alle sittlichen Werte dem Endzweck des Wenschenlebens unter und eingeordnet. Über diese religiös-sittlichen Ziele des Dramatikers noch ein paar Bemerkungen.

1. Der theologische Grundton. Es war ein kühnes Unternehmen, das ein Künstler mittleren Ranges nicht wagen dürste, den Lehrstuhl der theologischen Wissenschaft auf die Gasse zu stellen und die schwierigsten Fragen des theologischen Unterrichts in der Sprache der Dühne vor weiten Volkstreisen zu behandeln. "Zu Gott aus Vernunft" ist eine regelrechte Abhandlung über die Erkennbarkeit Gottes und die Quellen der Gotteserkenntnis: "Der Geist", d. i. der gottsuchende, ideal veranlagte Mensch, und "der Gedanke", d. i. der realistisch denkende Dutzendmensch, gehen miteinander Gott suchen. In einem Bergtal stoßen sie auf einen Altar mit der Ausschrift: "Dem unbekannten Gott." Der Geist bedenkt sich über die Erkennbarkeit Gottes

mit dem scholastischen Gebanken: Gin Gott, der unerkannt bleibt, ift nicht Gott, benn Gott ift die unbeschränfte Bollfommenheit, Unerkennbarkeit aber mare eine Unvollfommenheit. Dann wird in ebenso vielen Atten der Reihe nach die Gottesidee des Boly. theismus, des Atheismus, des islamischen Monotheismus, ber alttestamentlichen Synagoge auf ihre Wahrheit geprüft, und schließ. lich muß Paulus ben beiben Gottsuchern als einzige, vollkommen befriedigende Antwort die Gottesidee des Evangeliums darlegen. — Im "Lamm ber Beggehrung" hält Mofes, fein eigener Musleger, beim Auszug aus Agypten eine archäologische Borlefung über die Bedeutung der Passahfeier, aber nicht im trockenen Lehr. ton ber Schule, und ebenso wird später mit bem Durchzug burch bas Schilfmeer eine Chriftenlehre verbunden über "das Waffer der Taufe, das Freiheit gibt aus harterem Gefängnis". - 3m "Baum der besseren Frucht" streiten Salomon und die Königin von Saba über Gottesbegriff und Weltentstehung und Chriftologie. Dem Athiopier gibt Philippus im "Lamm des Sfaias" einen formlichen Konvertitenunterricht über Dreifaltigfeit, über Ginpersonlichkeit Chrifti und Jungfräulichkeit seiner Mutter. — "Die Geheimnisse der Messe" find eine vollständige Lehrftunde über die Feier des Altaropfers und seine tieferen Gedanken. Nun hat die heilige Meffe in ihren Handlungen ohne Zweifel etwas Dramatisches; es gehört aber ber ganze riesenhafte Wagemut eines Calberon bagu, diese Liturgie zu einem wirklichen Bühnen. ftuck umzuarbeiten. Abam betet das Staffelgebet mit dem Mea culpa, als Epistel verliest Paulus seinen eigenen Brief an die Hebräer, Johannes der Evangelist verlieft als Evangelium seinen eigenen Prolog, Johannes der Täufer reicht Christus, dem Opfer. priefter, Jordanwasser zum Lavabo usw. - Die Zwischenfragen ber fomischen, volkstümlichen Figuren in manchen Dramen (ob ein Bernünftiger noch an die Sintflut glaube, ob Immakulata ein Gnadentind der Erlösung fein tonne) haben, abgesehen von dem Nebenzwed, burch Zwiegesprach bie epische Gintonigfeit gu vermeiden, den Sauptzweck, die schiefen Unschauungen und Zweifel

bes einfachen Volkes zu offenbaren und daraushin weitere religiöse Belehrung als Antwort zu veranlassen. Der heutige Leser dieser theologischen Dramen hat da und dort das Empfinden, Calderon habe des Guten zu viel getan. Wenn er z. B. Samuel zum Preise der Eucharistie aufsordern oder Mirjam vom römischen Brevier reden läßt, in dessen Donnerstag-Laudes ihr Lobgesang (2 Mos. Kap. 15) weiterklingen werde, wenn er bei Herodot eine Erdkunde Amerikas voraussetzt, so besremden ansangs solche Gedankensprünge, ähnlich wie wenn der hl. Georg seinen Drachen mit einer Aruppschen Kanone erlegt oder der Prophet Habakuk die geheimnisvolle Lustreise nach Babylon im Zeppelinschen Lustschiff gemacht haben sollte. Ich habe aber schon gesagt: Zeitliche Entsernungen zwischen alttestamentlichen und neutestamentlichen Tatsachen kennt Calderon nicht.

2. Der moralische Predigerton. In manchen Bibel. dramen Calderons spielen komische Bolksfiguren mit, Sancho Panfa. naturen, die durch ihre realistisch plumpen Einfälle ober durch einen gesunden Mutterwiß für luftige Zwischenfzenen forgen: ein Bauer, der der Monarchie wegen der Steuern grollt und über ben Tod der Schönheit nicht trauert, solange er Schinkenbrot zu essen hat, — ein reicher Prasser, der sich selber, protig auf seine vollen Taschen klopfend, als den Nabal des ersten Königsbuches (Kap. 25) bezeichnet und den armen Lazaruffen das Almofen verweigert, - ein Zigeuner, der lieber Wein als Waffer trinkt und alles danach beurteilt, ob man es effen fann, und andere Spaß. macherfiguren. Aber selbst in diesen heitern Zwischenszenen find die Dramen von hohem sittlichen Ernst durchweht, und vielleicht haben die Bretter, welche die Welt bedeuten, ihre hohe Bestimmung, an der sittlichen Beredelung des Bolkes mitzuarbeiten, niemals fo gewiffenhaft erfüllt wie in Calberons Bühnenftuden. Im "Großen Theater ber Welt", bas in diefer Beziehung wohl die lehrreichste Nummer ift, werden die verschiedenen Lebenslose verteilt. Dem Glücklichen, ber die Losung erhält: "Du sollst Weisheit erwerben", und ber ob biefes "feligen Lofes" fein

Benedicite anstimmt, wird als äußeres Zeichen ber Weisheit ein Bußgürtel überreicht. Später folgt ein Zwiegespräch zwischen ber Schönheit, die zum Weltgenuß auffordert, und zwischen ber Beisheit, die das Wenn und Aber beifügt: Du darfst die Blumen und den Vogelgesang und die Früchte der Erde genießen, aber nicht bes Schöpfers dabei vergessen. So sucht Calderon seinen Zuschauern überall in ber bentbar gefälligsten Form auf ber Silberschale ber fünftlerischen Darftellung goldene Grundfate für bas religios. sittliche Leben zu reichen: goldene Mahnworte über die religiöse Erziehung der Kinder, über den Segen der Marienverehrung, über das Verhalten in Stunden des Kleinmuts, über die Pflicht, erft ju magen, bann zu magen, und ahnliches. In manchen biefer belehrenden Einlagen wird offenbar auf besonders zugkräftige und verwirrende Schlagwörter in den Kreisen der Zuschauer geantwortet, etwa auf bas Sozialistenwort: Wir wollen lieber Brot ohne Wunder als Wunder ohne Brot, oder in der Begebenheit mit Zambri, bem bas Belobte Land mitfamt bem himmlischen Manna um den Ruß einer Dirne feil ift, auf das Schlagwort: Wir wollen lieber einen gegenwärtigen Simmel als einen zufünftigen. Ginige Male scheint der Dichter, im Banne seiner Zeit, fogar die Gewaltmittel der spanischen Inquisition gutheißen zu wollen, weil er den Unglauben durch den Diener des Glaubens in Retten legen und im Falle ber Berftodtheit zum Fegertode verurteilen und König Ferdinand in dem nach ihm benannten Drama eigenhändig das Holz zum Scheiterhaufen herbeitragen läßt. Im einzelnen mag der Predigerton auf der Bühne unserem heutigen Geschmad nicht mehr entsprechen, im großen und ganzen aber sehen wir daraus, wie hoch Calderon die sittliche Aufgabe der Bühne einschätzte und wie charaktervoll er ohne Rücksicht auf die Leidenschaften und Liebhabereien des Gaffenpublikums dem Dienste dieser Mission treu blieb. Der religiös ermahnende Ton der Calberonschen Festspiele klingt auch nach.

3. in dem eucharistischen Schlußton. Die Festspiele wurden, wie schon ihr Titel "Eucharistische Festspiele" ober "Fron-

b. Faulhaber, Beitfragen zc. 4. u. 5. Aufl.

leichnamsspiele" sagt, eigens für das Fronleichnamsfest gedichtet und an biesem Festtag auf den öffentlichen Pläten von Madrid und andern Städten Spaniens vor dem Hofe und dem Bolfe auf. geführt. Die Festspiele waren also eine Art Gottesbienst außerhalb der Kirche, an einem Feiertag, der in seiner Prozession und in seinen Gebeten, wie im Lauda Sion salvatorem, an sich schon einen dramatischen Zug hat. Bekanntlich ift das Drama überhaupt von Haus aus seit dem 12. Jahrhundert im Anschluß an ben Gottesbienft, besonders an die Passionsliturgie, entstanden. Die Autos sacramentales versuchten diesen ursprünglichen, später aber unterbrochenen Zusammenhang zwischen Gottesdienst und Bühnenkunft wiederherzustellen bei einem Volke, bas in seiner temperamentvollen romanischen Art heute noch — ich denke besonders an die Gebärdensprache spanischer Prediger und an ben Karwochentanz der 16 Knaben in Sevilla — das Theatralische in den der Volksanlage angepaßten gottesdienstlichen Formen liebt. Auch der an Fronleichnam seitab Stehende, der dem Priefter Calberon das freudige Hochgefühl im Besitze bes eucharistischen Gottes nicht nachfühlen fann, wird den Dichter Calberon bewundern ob der erfinderischen Runft, womit er den jeweiligen, oft gang anders gearteten Stoff feiner Festspiele innerhalb bes Spiels ober mindeftens in der Schlußfzene gur Euchariftie, zum Gedanken bes Fronleichnamsfestes, in Beziehung bringt. Wenn Abigail ben Mannen Davids Brot und Wein zur Stärfung reicht, wenn in ber Erzählung vom gehängten Mundbäcker und begnadigten Mundschenken wieder von Brot und Wein die Rede ift, ergibt sich aus einer einfachen Ideenverbindung die Bezug. nahme auf Brot und Wein als Gaben ber Euchariftie, Die den Unwürdigen eine Speise bes Galgens, ben Burdigen eine Speise bes Lebens werden. Wenn Balthafar den heiligen Becher aus dem Tempel gottesräuberisch entweiht, wenn Baal am Mannasammeln in der Bufte und am Mannagenuß nur deshalb fich beteiligt, um durch Wegbleiben nicht Auffehen zu machen, und wenn er mit bem Judasbiffen sich das Gericht hineinist, so wird in diesem 

eucharistischen Motive deutlich auf die Wirkungen der unwürdigen Rommunion hingezielt. Wenn Joseph in Agypten mit seinen Brüdern Sastmahl hält, Benjamin, seinen Lieblingsbruder, an seiner Seite, so wandelt sich mit einem Male die Szene in das Abendmahl

des Herrn:

"Daß die Brüder zu mir kamen, Brot zu holen aus dem Speicher, Daß an meinem Tisch sie sitzen, Daß ich meinen Kelch erblicke In der Hand des jüngsten Bruders, Der an meine Brust sich sehnet, Daß der Kelch in ihrer Neue Ihre Schuld und Sünde sühnet.". Ulles das sind Schattenbilder Des Messias, des ersehnten, Der vor Zeiten unsern Vätern Des erlauchten Sakramentes Heil in Brot und Wein verheißen."

Die Gleichung Benjamin = Johannes ift in dieser Szene beutlich genug: Benjamin, bei bem ber Becher Josephs gefunden murde, und Johannes, der den Kelch beim Abendmahl in der Sand halt. Roch ein Beispiel aus den "Uhren der Ruth" gur eucharistischen Tonfarbe der Festspiele: die Entwicklung der encharistischen Gabe vom Weizenforn bis zur Hostie in vier lebenden Bilbern bargeftellt. Erftes Bilb: Der Beizen als Saatforn in der Hand des Sämanns der Matthäusparabel, als Gegenbild Maria Verfündigung: der Keim zur Edelfrucht von Bethlehem in jungfräuliches Erdreich eingefentt. Zweites Bild: Der Weizen als Ahre am Salm, von ifraelitischen Landleuten als Erftlingsgarbe geopfert, "zum Simmel gehoben nach heiliger Sitte", mit dem Gegenbild: Chriftus am Halme bes Rreuzes geopfert. Drittes Bild: Der Weizen als Getreidekorn, von Joseph in Agypten ben Sungernden verteilt, als Gegenbild die Rirche, die aus den Speichern der Gnade die Früchte des Kreuzes an die Bolfer austeilt. Biertes Bild: Der Beigen als Brot in der Hand Melchisedechs, als Gegenbild die Hoftie auf dem Altar. Wenn aus dem dramatischen Stoff sich durchaus teine Beziehung zur Eucharistie ergibt, wird zum Schlusse wenigstens ein lebendes Bild mit dem Kelch eingelegt. Jedes Festspiel muß in ein Tantum ergo Sacramentum ausklingen, wie wenn die Prozession sich unmittelbar an den Bühnenakt angeschlossen hätte. Calderon ist hierin ein zweiter Raffael, der in seiner Disputa del Sacramento alles um die Monstranz auf dem Altar gruppiert. In den eigentlich biblischen Dramen ist ihm die Bibel der Anfang, die Eucharistie das Ende seines Denkens und Dichtens. Auch wenn er aus seinen drei andern Hauptquellen, Göttersage, Geschichte und Natur, schöpft, sucht er in den Festspielen in letzter Linie nichts als Perlen zum Schmucke der Monstranz.

### 5. Die apologetische Zeitbedeutung von Calderons Bibeldramen.

Calberon wird über die deutsche Bühne des 20. Sahrhunderts feine Triumphzuge halten. Der religible Ernft feiner Dramen, ber Idealismus seiner Absichten, ber katholische und mystische Charafter seiner Stude wird bei den Rindern des 20. Jahrhunderts, bie im Theater nur Unterhaltung und nervenpeitschenden Realismus suchen, niemals in großem Makstabe Gnade finden. Calderon wird aber immer auch diesseits der Byrenaen einzelne gleichgestimmte Seelen gewinnen, die in diese eigenartige Gedankenwelt sich einleben, die, wenn sie einmal Calderon nur an Calderon zu messen gelernt haben, auch die langen lehrhaften Wechselreden und Selbstgespräche nicht mehr als Störung des edelften geistigen Genusses empfinden und vielleicht, schwerlich schon bei ben erften brei Dramen, in ber ftillen Erhabenheit, die mit ben einfachsten Mitteln große fünftlerische Wirkungen erzielt, eine driftliche Wiedergeburt des klassischen hellenischen Dramas erkennen. Für solche Leser ist auch mein Schlufwort über die firchen. apologetische und bibelapologetische Bedeutung ber Calderonschen Bühne geschrieben.

Schönere Bibelstunden wurden dem Volke nie gehalten als in diesen Calderonschen Bibetdramen.

Da wurde die Bibel nicht nur vorgelesen und mit mehr oder weniger Wärme ausgelegt, ba war die Bibel, in Fleisch und Blut verforpert, in der Sprache der Rirche und Runft lebendig ge-Wie die zeichnende Kunft in den fog. Armenbibeln worden. bes Mittelalters die vorbildlichen Ereignisse und Bersonen bes Alten Bundes und bie Erfüllung bes Evangeliums als Bild und Gegenbild malerisch einander gegenüberftellt, in der Bildersprache auch dem des Lesens Unkundigen leserlich, so haben Calberons Bibelbramen, eine Urt Armenbibel auf ber Bühne, bas große Erlösungsbrama in feiner alttestamentlichen Borbereitung im Zusammenhang mit ben Geheimniffen ber Zeitenfülle vor ben Augen des Volfes, auch den Kindern des Volfes verftändlich, bargeftellt. Eindrucksvoller wurden die Ideale der modernen Schule von der erziehlichen Bedeutung des Anschauungsunterrichtes und von der Erziehung zur Kunst nie verwirklicht als in der Schule ber Fronleichnamsliturgie auf bem Sonnenplat von Madrid. Wer das Oberammergauer Paffionsspiel, diesen letten Überreft bes religiösen Schauspiels unter freiem Simmel, auf sich wirken ließ, mag nach diefem Eindruck von der gewaltigen dramatischen Wirkung eines Calderonschen Bibeldramas auf Die Bolksmaffen fich eine Borftellung machen. Gine Rirche, in beren Beift dem Bolte der wesentliche Gesamtinhalt der Beiligen Schrift auf den öffentlichen Platen von Stadt und Dorf in einer fünftlerisch so meisterhaften und erzieherisch so eindrucksvollen Form vor Augen geführt wird, eine solche Kirche verdient nicht den Vorwurf, sie habe bem Volte die Bibel vorenthalten.

Wenn auch die fittlichen Gesichtspunkte der Beiligen Schrift höher stehen als die künstlerischen und der eigentliche Wert der Königin in ihrem Innern liegt, so ift, ba die höchste Wahrheit zugleich die höchste Schönheit ift, die Bibel doch auch, rein äfthetisch gewertet, die Königin der Weltliteratur. Es ftect viel Runft und viel Poesie in der Heiligen Schrift, in der Größe und ber Einheit ihrer Gedanken wie in ber Form ihrer Erzählung. Die Meifter der Weltliteratur haben die erhabene Schönheit der

biblischen Geschichten empfunden. Calberons Dramen im besondern sind ein hohes Lied auf die Poesie der Heiligen Schrift. Ihre literarische Schönheit hat Meister Calderon zu unsterblichen Schöpfungen begeistert.

Es liegt viel Poesie in der Bibel, es liegt aber auch viel Bibel in der Boefie der Beltliteratur. Es find viele Goldkörner der Heiligen Schrift als Samenkörner in die Furchen menschlichen Denkens und Dichtens gefallen, die bas literarische und fünstlerische Schaffen ber Menschheit reich befruchtet haben. Es gibt aber feinen zweiten Rlaffifer im weiten Büchersaal ber Weltliteratur, der in folcher Fülle und mit folcher Meisterschaft biblische Stoffe und Motive in dramatische Poesie übersetzte wie Calberon. Nicht die andere Ronfession mit ihrem Grund. fat: "die Bibel allein", fondern die katholische Ronfession mit ihrem Bringip: "die Bibel in der Sand ber Rirche, das Buch in der Sand der Lehrerin", hat der Weltliteratur den Meisterfänger der Bibel geschenkt. Auch der deutsche Sänger des Messias macht unserem Calberon die Palme der Meisterschaft als Dichter der Bibel nicht streitig. Mit den Trompeten von Jericho sei diese Tatsache der Literaturgeschichte all benen zugerufen, welche an die literarische Rückständigkeit der Katholiken und die bibelfeindliche Stellung ber Kirche wie an zwei Dogmen glauben. Die Tatsache ist apologetisch um so bedeutungsvoller, da Calberon die Bibel als einheitliches Gedankenganges, nicht nur in einzelnen Brofamen und Teilchen, und was das Wefentliche ift, die Bibel im Geifte der Bibel seinen Dichtungen zugrunde legte. Auch moderne Schriftsteller machen Anleihen aus der Bibel, nur zu oft aber in einer Beife, daß die biblischen Unschauungen und Geftalten zu Berrbildern verunftaltet werden, nicht viel beffer als im Koran, ben man den Affen der Bibel genannt hat. Wenn in Wagners "Barfifal" der Mensch als Erlöser, nicht als Erlöster erscheint, wenn in Paul Heyses "Maria von Magdala" die Welterlösung vom Ja oder Nein eines mit seiner Ehre hausierenden Mädchens abhängig gemacht wird, so ist darin die Erlösungsidee der Bibel in das gerade Gegenteil verzerrt. Solche Bibeldichter möchte man auf den Anien bitten, die Bibel zu verschonen. Das sind biblische Titel ohne den Inhalt der Heiligen Schrift, biblische Hülsen ohne den Kern der Bibel, biblische Scherben ohne die einheitliche Grundidee des göttlichen Wortes. Calderon de la Barca gestaltete den Stoff der Bibel auch im Geiste der Bibel, in ihren Kernund Grundgedanken, und dadurch zumeist ist er der Meistersänger des Buches der Bücher geworden.

# V. Die Akademischen Bonifatiusvereine.

Rede auf einer Studentenversammlung des Straßburger Akademischen Bonifatiusvereins am 13. Mai 1914. Abdruck aus der "Akademischen Bonifatius-Korrespondenz", Winterscmester 1914/15, S. 5—11.

ie Akademischen Bonifatiusvereine, die neuestens in den Universitätsstädten ihre Zelte weiterspannen, haben eine ragende Zeit- und Zukunstsaufgabe. Sie werden mehr und mehr zu einem Sammelpunkt der katholischen Akademikerwelt, zu einem Areopag religionswissenschaftlicher Aussprache, zu einem Tausbrunn überzeugten Herrenapostolates sich entwickeln. Dafür bürgt schon die Tatsache, daß das Vierteljahrblatt der Akademischen Bonisatiusvereine, die "Akademische Bonisatiusvereine, die "Akademische Bonisatiusverespondenz", die von Nummer zu Nummer ihre geistige Höhenlinie einhält, vom Verband der Vereine katholischer Akademiker als Pflichtorgan bestimmt wurde.

Der Name Bonifatius ist für unsere Bonifatiusvereine mehr als Aushängeschild, er ist ein Programm.

Am Grabe des hl. Bonifatius in Fulda wurde es mir Erlebnis: Die beredtesten unter den redenden Steinen sind die Grabsteine. Dort ist der Apostel auf der Vorderwand des Grabaltars als Marmorfigur im vollen bischöslichen Schmuck im Sarge dargestellt. Während zwei Engel den Sargdeckel heben, stemmt der Apostel, aus dem Schlase erwachend, die Hand auf den Boden, um sich aus dem Grabe aufzurichten. Nicht als Auserstandener ist er dargestellt, sondern als Erwachender, als Auserstehender, geweckt von dem Notschrei der deutschen Diaspora. Der Künstler hat uns einen schönen Gedanken in Stein geschrieben. Ss gab eine Zeit, da lag die religiöse Gleichgültigkeit wie ein Grabstein auf den Gebildeten. Jett aber ruft der Stein von Fulda: Es ist Zeit, vom Schlase zu erwachen und mit offenen Augen und morgenfrischem Schritt an die religiösen Zeitausgaben heranzutreten. Jeder Bonisatiusverein sei ein Posaunenruf religiösen Erwachens, ein Bonisatius redivivus. Wir wollen uns drei religiöse Zeitausgaben bereitgiöse Beseelung des wirtschaftlichen Lebens, religiöse Fortbildung des persönlichen Lebens, religiöse Vertiesung der sozialen Arbeit.

Im wirtschaftlichen Leben der Gegenwart haben die Ratholiken eine zweisache, eine Werktags. und eine Sonn. tagsaufgabe. Seit die Benediktinermonche des hl. Bonifatius ben ersten Bflug im deutschen Boden einsetten, hat sich auf Diesem Boden im gesamten Wirtschaftsleben, besonders in Technit und Industrie, ein riesenhafter Umschwung vollzogen. Man bente sich einen Benedittinerbruder von damals, der mit bem altehrwürdigen Blasbalg im Sandbetrieb die einfache Effe anfacht, und eine Gifen. hütte von heute, groß wie ein Stadtviertel, überdacht von einer Rauchwolfe, die Tag und Racht aus den Kaminen qualmt, durch. lärmt von den Triebradern und Gifenhammern, bevölfert mit Sunderten von Arbeitern, die in der Glut der Bochöfen die glühen. ben Blöcke an der Walzenstraße herumwerfen und in jedem Jahr zwei Jahre ihres Lebens ableben. Man denke fich eine Benediktinerniederlassung von damals, die keine andere Nachtarbeit kannte als das mitternächtige Chorgebet, und einen Arbeiterzug von heute, der die Bergleute zur Nachtschicht an die Grube bringt, wo sie in ewiger Nacht ihre Rohlen und ihr Erz pickeln. Der gesamte Arbeitsbetrieb hat sich ins Große übersett, bas Ora et labora ber Benediftiner ist aber heute wie damals ein wirtschaftliches Brevier geblieben. Unsere Rirche spricht feine Fluchpfalmen über diese technischen und industriellen Fort. schritte und Triumphe; im Gegenteil, im Römischen Rituale finden fich besondere Segensformeln für Gifenbahn und Telegraphie, für Eisengießerei, Brückenbau und eleftrifche Unlagen. Ziemlich parallel mit der Via Appia antica zieht heute die Appia nuova in die römische Campagna hinaus; an der antica stehen die Leichen. steine ber Cacilia Metella und anderer Größen ber gewesenen Roma, und im holperigen, grasüberwachsenen Strafenpflafter fieht man noch die Radspuren der römischen Wagen, auf der Appia nuova dagegen die Masten der Elektrischen und die fausenden Kraftwagen. Unsere Kirche läßt uns ruhig auf ber Via nuova fahren und schickt unsere Wagen nicht in die Rad. spuren der antica zurück. Man kann mit beiden händen im wirtschaftlichen Betrieb ber Zeit zugreifen und dabei mit beiben Füßen auf bem Boden seiner Kirche stehen. Die Benediktus. monche waren burch ihr Ora nicht nur Sendboten der religiösen Rultur, sie waren als Landwirte und Handwerker burch ihr Labora auch Bioniere ber technischen Rultur. Bonifatius foll mit dem Holze der Donareiche zu Geismar fogar eine Petrus. tapelle gebaut haben. Es wäre höchste Zeit, daß der katholische Bolfsteil bes Deutschen Reiches in seinem Zweifünftelverhältnis zur Gesamtbevölkerung an den Fächern der realen Mittelschulen und technischen Hochschulen — Mechanik und Architektonik, Ingenieur. und Maschinenwesen, Clektro. und Flugtechnik -, ebenso am Zeitunge., Handels. und Bankwefen in Ehren sich beteiligte. Das Hohelied der neuen Zeit ist nicht bloß die erste Strophe bes 148. Pfalms: "Lobt den Herrn vom Simmel her"; auf bem Notenpult der Zeit liegt auch die zweite Strophe: "Lobt den Herrn von der Erde her!"

Außer dieser Werktagsaufgabe haben die deutschen Katholiken aber auch eine Sonntagsaufgabe zu lösen, die lautet: Wehr Seelenkultur! Wir dürfen über lauter Maschinen die Menschenseele nicht verlieren und über dem ewigen Werktag

ber Industrie den Sonntag der religiösen Liturgie nicht vergeffen. Es bleibt ein ewig mahres Wort, es sei ein schlechtes Geschäft, die ganze Welt zu gewinnen und dabei feine Seele zu verlieren. Der höchstgespannte wirtschaftliche Betrieb bringt uns die Gefahr, zu einseitigen Diesseitsmenschen zu entarten, alles nach Pferde. fräften und Börsenwerten abzuschätzen und über den Reichtümern der Diesseitskultur die ewigen Interessen des Jenseits aus der Rechnung auszuschalten. Das Sichtbare und Rählbare brängt sich eben mehr auf als bas Unsichtbare, und ber Reichtum an irdischem Gut täuscht leicht über die Armut an inneren Werten hinmeg. Und doch bleibt die Rultur der Seele die Seele ber Rultur und der Sonntag die Sonne unserer Tage. Die einseitig erdwärts gerichtete Rultur ohne Seelenkultur schafft feine Zukunftskultur, sichert keine tausendjährige. Sucht ihr nur Erde, so werdet ihr sterben; "sucht Gott, so wird eure Seele leben", fagt ein Pfalmtert (68, 33). Ich habe auf der Firmungs. reise Bergleute angetroffen, die von Samstag auf Sonntag Nacht. schicht haben, Sonntag früh mit Bahn und Rad heimkommen, sich ben Ruß aus dem Gesichte waschen, dann aber erft in ber Rirche ihre Sonntagepflicht erfüllen, bevor sie zur Ruhe geben. Diese guten Männer fühlen, daß die Menschenseele einen Sonnentag braucht. Übrigens ift nicht bloß die Seele ber Sandarbeiter über lauter Lohn- und Parteifragen ausgehungert. Auch die Männer ber Geistesarbeit, besonders das aktengequälte Geschlecht ber Buro. werkstätten, die Gefangenen der Schreibmaschine und bes Fernsprechers haben ein paar Tage innerer Ginkehr, die Erholungs. heime und Exerzitienhäuser ber Seelenkultur bitter notwendig.

Eine zweite Zeitaufgabe betrifft die religiöse Fortbildung im persönlichen Leben und umschließt eine Reihe von Teilaufgaben. Die schwerste und persönlichste Aufgabe, die an den akademischen Bürger nach Verabschiedung des pflichtmäßigen Religionsunterrichtes der Mittelschule herantritt, besteht darin, einmal im Leben, am besten schon im ersten Semester, mit sich ins reine zu kommen über die Spannung zwischen kirchlicher Füh.

rung und persönlicher Freiheit, einmal bem ewigen Unwurf, Rirchenbekenner feien Beiftestnechte, ben Schild zu bieten. Rein Vorwurf ist so häufig, keiner schneidet der Jungmannschaft so empfindlich in die Seele wie diefer: Eure Rirche ift ein Rerter, ein Räfig, eine Galeere von Stlaven, und ihr budt euch unter bas Joch kirchlichen Dogmenzwangs und priefterlicher Vormundschaft. Es handelt fich aber nicht allein um Führung feitens ber fatho. lischen Rirche. Die Freidenker von heute kehren den Spieß gegen alles, was sich Christentum nennt, weil jedes Christentum eine Ginfuhrware aus dem thrannischen Morgenlande, eine Vergewaltigung bes europäischen Geiftes sei. Die Kantsche Selbstverpflichtung, die Loslösung des personlichen Ginzelgewiffens und Ginzellebens von jeder gegebenen sittlichen Regel und Autorität, hat im Sturm. schritt viele Geister erobert, weil sie an einen Grundzug des deutschen Naturells anknüpfte. Die deutsche Seele liebt die korporative Rebenordnung von gleich und gleich, wittert aber gar zu leicht in jeder Unter ordnung unter eine Obrigkeit eine Bergewaltigung persönlicher Selbstherrlichkeit. Außerdem hatten die ersten Sahrzehnte des 19. Jahrhunderts der politischen Freiheit ein lautes Hoch, der politischen Anechtschaft ein donnerndes Pereat gebracht; als dann der Kantizismus diese Begriffe vom Politischen auf das Sittliche und Kirchliche hinüberspielte mit der Botschaft: "Sei dein eigener Herr! In deiner Brust sind beines Schickfals Sterne", fand er zu jener Zeit in ber beutschen Jugend ein besonders empfängliches Saatfeld vor. In der Auffassung der politischen Freiheit ift unser Bolt in der Folge von den umfturg. lerischen Begriffen bes Jahres 1848 zu nüchternen Anschauungen zurückgekehrt, in der Auffassung der sittlichen Freiheit dagegen ist es immer weitergegangen, und heute kann man den Kantschen Autonomismus ben Bater aller Frelehren der letten hundert Jahre, mit Ginschluß bes Liberalismus und Sozialismus, nennen. Run aber find alle, benen Freiheit ein Sochziel, nicht bloß ein Trugbild zur Verhetzung ber Beifter ift, barüber einig, bag bie Gewissensfreiheit nicht im Sinne schrankenloser Ungebundenheit

und gemiffenlofer Willfür gefaßt werden tann, sowenig wie die Breffreiheit und sonstige ftaatsbürgerliche Freiheit. Es fragt fich nur: Ber hat die Gewalt, zu binden und ber Billfur Schranken ju ziehen? Die Kirche als gesetmäßige Büterin ber religios. fittlichen Ordnung oder das Belieben bes einzelnen, der felbst. schöpferisch als sein eigener Moses, sein eigener Beiland seine Lebensauffassung und Lebensführung beftimmt? Der einzelne fann im sittlichen Leben nicht sein eigener Gesetzgeber fein, sowenig er im natürlichen Leben sein eigener Bater und im bürgerlichen Leben sein eigener König ift. Der einzelne kann im religiösen Leben nicht sein eigener Seiland sein, sowenig er im geistigen Leben fein eigener Lehrer ift. Wer fich felber zum Guten verpflichtet, kann fich jede Stunde auch felber von der Verpflichtung frei erklären, und damit wird die sittliche Ordnung zur Stlavin ber Willfür, statt ihre Königin zu fein. Die Selbstverpflichtung ift zur Rot ein Sittlichkeitspringip für die wenigen, die auf ben Söhen ausgereifter Lebensauffassung wandern, nie und nimmer aber für die vielen, die am Anfang des Aufstiegs stehen. Auch Schopenhauer hat den Kantschen Imperativ als nicht gleichwertigen Ersatz der driftlichen Sittenlehre abgelehnt. Das verlockende Wort vom Autonomismus, "Führung von innen heraus, nicht Führung von außen her", ift auch in unserer Sittenlehre bamit gegeben, daß der Wille des Gesetgebers in unserem Innern auf. gefangen und zu einem perfonlichen Willensakt umgeschmolzen wird. Die Anerkennung der sittlichen Werte wie die Durchführung ber sittlichen Tat gründet unerläglich auf einem inneren Willens. entschluß, auf jenem helbenhaften "Ich will", das Grabsteine hebt und Sterne vom himmel reißt. Unseres Schicksals Sterne find also doch in unserer Bruft. Die Erfüllung des Gesetzes ift nach einem tiefen Pauluswort die Liebe, also persönliches Innenleben, nicht Fremdherrschaft und Druck von außen. Bonifatius war gewiß ein selten großer Mann, ein Charakter mit scharf persönlichen Umriffen, ein Mann mit regem Geiftesleben, ber auf seinen muh. famen Missionsreisen zwischen ber Nordsee und bem Bodensee

eine eigene Bücherkiste mit sich führte, ein Jahrhundertmissionär, der fünf Volksstämme, die Hessen, Thüringer, Bahern, Franken und Friesen, kirchlich organisierte. Und dieser Mann, der selber die Führung von fünf Volksstämmen hatte, dankt am Abend seines Lebens nach 38jähriger Arbeit dem Papste Zacharias für das ermunternde, führende Wort: "Handle mannhast und bleibe wachsam!" Die großen Geister sind es nicht, die jede Führung als Entmannung ihrer Freiheit ablehnen; viel lauter wollen die kleinen Geister, die Versandeten und Gestrandeten, ihre Lebensordnung selbstschöpferisch und freihändig gestalten.

Gine zweite Teilaufgabe ber perfonlichen Fortbildung: Wir muffen uns flar fein über bie religiofen Stromungen im beutschen Gegenwartsleben, im besondern über die freireligiose ober freibenkerische Bewegung, die geradezu bie religiofe Bewegung ber Gegenwart genannt werden fann. Es wird zu wenig beachtet, daß diese Bewegung durchaus nicht allein antitatholische Ziele verfolgt. Ernst Horneffer nennt in seinem Buch "Die fünftige Religion" ben Protestantismus eine troftlose Salbheit; er sei zwar nicht burch römischen Rirchen. glauben, aber burch Offenbarungsglauben und die Gemeindeidee gebunden und laffe feinen Bekennern nur beshalb mehr Freiheit als die römische Kirche, weil er zu schwach sei, die Freiheit ein. zuengen (vgl. S. 41-62). "Es sei völlig gleichgültig, ob man an einen oder mehrere Götter glaube" (S. 80), weil jeder Gottes. glaube eine Beiftestette feil Es handelt sich also ebenfogut um ein Lebensintereffe bes protestantischen und jedes andern positiven Befenntniffes. Es war beshalb tief zu bedauern, daß man uns Ratholiken so lange die Relter allein treten ließ und auch heute nur in vereinzelten Stimmen im Rampfe um gemeinsame Dafeins. rechte uns unterstütt.

Des weiteren wird zu wenig beachtet, daß es sich bei der freireligiösen Vewegung nicht nur um eine antireligiöse, sondern in der Fernwirkung auch um eine antistaatliche Bewegung handelt. Die Gründe, mit denen dort den religiösen Gemeinschaften das Daseinsrecht bestritten wird - Geistiges fonne nur personliches Sondergut, nicht Gemeingut und Grund. lage einer religiösen Gemeindebildung sein —, lassen sich mit ebensoviel Recht gegen die staatlichen Verbande und vaterlandischen Gemeinschaftswerte anführen. Nietiche ift wenigstens folgerichtig: "Der Mensch beginnt erft bort, wo der Staat aufhört." Auch durch die Züchtung jener grundsätlichen Lust am Berneinen und Rritisieren, die alle Zäune der religiösen Ordnung niederlegt und alle ihre Grenzsteine umwirft, leistet die freireligiöse Bewegung ber staatlichen Ordnung einen schlechten Dienst. Die wissenschaft. liche Kritit ift ein unentbehrliches Handwerkszeug, für jedes wissenschaftliche Arbeiten notwendig wie das Messer für den Chirurgen; die rein ablehnende und niederreißende Rritif bagegen, die glatte Religionsverneinung, ist auch für die staatsbürgerliche Gemeinschaftsarbeit fein Lebenspringip. Wir find Bonifatius' Söhne, nicht Boltaires Jünger. An der neuesten Tiberbrücke in Rom recken sich an beiden Ufern zwei Engelpaare: auf dem rechten Ufer, in der Richtung nach dem Batikan des Papftes, zwei Engel mit hocherhobenem Schwerte; auf dem linken Ufer, in der Richtung nach dem Quirinal des Königs, zwei Engel mit goldenem Lorbeerfranze. Eine Bewegung wie die freidenkerische, die gegen die firchliche Ordnung das Schwert erhebt, wird der staatlichen Ord. nung keine Lorbeerkränze reichen.

Die freireligiöse Bewegung setzt sich in Widerspruch mit der Kindes. und Volkspsychologie. Der Lehrplan von Ernst Horneffer mutet dem Kinde der Volksschule zu, aus den Märchen. und Sagenstoffen der Weltliteratur vom Rigveda bis zur Flias und zum Prometheus, aus griechischen und englischen und deutschen Bühnenstücken vom König Ödipus bis zum König Lear und Wallenstein, aus der griechischen und deutschen Weltweisheit von Aristoteles und Plato bis Kant und Paulsen sich die sittlichen Werte zu einem neuen Moralkatechismus zusammenzusuchen. "Wer diese Welt der griechischen Philosophie kennengelernt hat, der hat den Zugang gefunden zu allen Geheimnissen

bes Daseins" (E. Horneffer in der "Tat" III, 5, S. 282)! Der Lehrplan der freireligiösen Schule trägt also Lehrstoffe bes Gymnafiums, sogar der Hochschule in die Volksschule hinein. Mag sein, daß die Lehrer für sich an diesen dramatischen und philosophischen Stoffen mehr geiftige Befriedigung finden als an dem Einerlei der grundlegenden Fächer der Volksschule. Solange aber die Schule der Kinder wegen da ist, nicht der Lehrer wegen, so lange wird ber Schulplan bem Bedürfnis bes Schulkindes, nicht bem bes Schulmannes feelisch anzupaffen fein. Wir dürfen unser Bolf nicht migachten; es gibt in jedem Stande, auch auf dem Dreistuhl des Schusters, helläugige Köpfe, die ohne viel Schulweisheit viel Lebensweisheit besigen. Das Bolt im ganzen aber ift nicht imstande, seine geistige Welt sich selber zu erschaffen. Wer dem Bolfe zumutet, ohne die Führung der Kirche sich eigene Wege zu bahnen, fennt nicht die Seele bes Bolfes. Es wurde nur die Führer, nicht die Führung wechseln.

Gin Stolz der Kirche im beutschen Gegenwartsleben find bie Bereine der im Berufe stehenden fatholischen Atademiker, die in den letzten Jahren nach außen und innen eine hocherfreulich schöne Entwicklung genommen haben. Wie haben fie es meifterhaft verftanden, durch neuartige Veranstaltungen ich bente nur an die biblischen Lesezirkel in Duffeldorf und an die liturgischen Vorträge der letten Karwoche in Maria Laach den Beften unserer Glaubensbrüder die Reichtumer der biblischen Literatur und die Herrlichkeiten der firchlichen Liturgie zu erschließen und mit offenen Augen für die Gegenwartsaufgaben eine ehrlich gerade Linie von Golgatha zum Areopag zu ziehen! Möge das durch den Bezug des gemeinsamen Organes begründete Freundschaftsverhältnis zwischen ben Afademischen Bonifatius vereinen und den Vereinen katholischer Akademiker sich zu einem Rartellverband auswachsen; möge jener Studentenverband in steigendem Maße seine Jungmannschaft dem Philisterverbande mit seinem regen geistigen Leben, mit seinen religiösen Fortbildungsmöglichkeiten zuführen!

Als britte religiofe Zeitaufgabe nannte ich die Bertiefung der sozialen Arbeit. Die Beite und Breite bes öffentlichen Interesses hat sich ber soziale Gedanke erobert, zuweilen fogar auf Roften anderer Zeitaufgaben gegenüber ben Gebildeten. Die staatliche Sozialgesetzgebung, burch die kaiferliche Botschaft von 1881 in Betrieb gesett, jum Teil allerdings von harter Not abgerungen, hat die Arbeiterversicherung im großen nach allen Roten ausgebaut. Die gemeindliche Fürsorge und die private Entselbstung haben in kleinerem Umkreis bas Hohelied bes fozialen Gedankens dem Reichsgesetz vor- und nachgesungen. Wer heute noch jegliche Beziehungsfäden zum Bolksganzen ab. schneiben und in ein rein selbstisches Sonderleben sich einspinnen wollte, wer nur für das eigene hochwohlgeborene Ich - Ich natürlich groß geschrieben und fett gedruckt - und bessen wertes Befinden Aufmertsamteit und Tranen und Geld und Kraft hatte, wäre ein Mißton und Jrrläufer ber Zeit. Man hat keine Pflicht, der Zeit vorauszueilen; man hat aber die Pflicht, nicht hinter feiner Zeit zurudzubleiben. Es ift also ein Gebot ber Zeit, feine Lebenkarbeit sozial zu vertonen.

Dazu kommt ein zweites Gebot: die soziale Arbeit religiös zu vertiefen. Der Kirchenglaube ist Taufe und Vertiefung der sozialen Arbeit. Das Lehrgut der Kirche ist die Offenbarung; Offenbarung aber ist gnadenvolle Anteilgabe am eigenen göttlichen Wahrheitsvesit. Die Botschaft der Kirche ist die Erlösung von Sünde und Tod; Erlösung aber ist freiwillige Selbstentäußerung und sich opfernde Liebe. Ein Gebot der Kirche ist das Bekenntnis; bekennen aber heißt sein Licht vor andern leuchten lassen. Lauter soziale Werte. Der Karfreitag, der Geburtstag der Kirche, ist der Tauftag der sozialen Sittenlehre. Gar manche Borschläge und Beranstaltungen außerkirchlicher Kreise sind, näher betrachtet, sätularisiertes Kirchengut. Das Werk des stud. med. Barnardo, der 1866 im östlichen London mit den Heimen sür die Niemandskinder begann, war eine außerkirchliche Neuauslage des Planes des hl. Vinzenz. Der Junghelserbund,

der eben die Trommel rührt, ift eine weltliche Nachahmung des bei uns längst eingebürgerten Rindheit-Jesu-Bereins. Die soziale Arbeit mit ihren ungezählten Ginzelaufgaben erfordert einen folchen Borrat von unverdroffener Arbeitsfreude, wie fie nur in religiöfen Gedanken und Beweggründen gegen alle Mißstimmungen und Dif. erfolge rückversichert liegt. Der soziale Arbeiter fühlt sich als Sendbote der divina misericordia, als Lazarettgehilfe des barmherzigen Samariters, als ein Glücklicher, ber nicht nur gibt, fondern gebend empfängt und über bem Geben feelisch wächst und gewinnt. Ich bin wiederholt Menschenkindern begegnet, die fo lange mit ihren eigenen Retten nicht fertig wurden, bis fie einmal einen andern Entgleiften in die Reihe zu bringen Belegenheit hatten und ihm fagten: "Bruder, er, ber fich des Bolkes erbarmte und die Mühfeligen zu fich tommen hieß, er schickt mich zu dir; ich foll dir helfen in seinem Namen; ich bin nur Brot in seiner Sand und ein gutes Wort auf seinen Lippen." Auch des Armften und Berkommensten Seele ift in das Herzblut vom Kreuze getaucht. größere Sälfte ber sozialen Rot ift ja Seelennot. Der religiöse Beweggrund, das Getriebensein von der Liebe Chrifti, bewahrt die soziale Arbeit vor der Gefahr, Handwerk ober Parade zu werden. Der Binzenzarbeit sind nur jene Jünger das ganze Leben tren geblieben, denen diese Arbeit Afzese, nicht Sport und Mode war. So wird die Religion Taufe und Bertiefung der fozialen Arbeit.

Ein Akademiker ohne soziales Empfinden wäre also ein Mißton in seiner Zeit und ein Fresäuser in seiner Kirche. Die Studien des Studenten sind zunächst eine rein persönliche Aufgabe. Soweit sie aber über die Prüsung hinaus in den späteren Berufzielen, als Ausrüstung für den Beruf des Arztes und Richters, des Schulmanns und Seelsorgers, sühren sie doch schon über die persönliche Linie hinaus. Auch in sittlicher Beziehung mußein sozialer Nebenton mitklingen. Neulich wurde eine Aktiengesellschaft gegründet, um die Schiffstrümmer zu zerstören, die auf dem Meere treiben und so gut wie die Eisberge eine beständige Sessahr der Ozeandampser sind. Auch der moralische Schiffbruch ist

b. Faulhaber, Beitfragen 2c. 4. u. 5. Muff.

mehr als eine Sache von rein persönlicher Bedeutung; die sittlich Schiffbrüchigen find eine foziale Gefahr für die andern. will ein Jurift, ber felber Schiffbruch gelitten, über Geftrandete zu Gericht siten? Die sozialstudentische Bewegung und die Dif. fionsbewegung ber Zeit haben das foziale Gewiffen der Afademifer geschärft. Die Söhenfeuer des Missionsinteresses leuchten auf allen Bergen. Mit ber Zeit werden alle Universitäten missionswissen. schaftliche Vorlesungen und einige hoffentlich auch ein missions. wiffenschaftliches Inftitut haben. Die Gabe, die der Afademiker bes Bonifatiusvereins für die Diaspora auf den Teller legt, ift nicht die Sauptsache; die Sauptsache ift, daß unsere Rommilitonen schon in den Sahren, in denen gemeinhin die entscheidende Stunde bes Lebens schlägt, es erfassen, daß man nicht sich selbst allein leben foll, daß man auch dem Nächsten verpflichtet ift. Das ift bie soziale Seite ber Bonifatiusidee: bas Bewuftsein ber Rugehörigkeit zu einem großen Organismus, ber Gedanke ber Ber. antwortlichkeit. Wie jeder Studierende der Schuldner der Nicht. studierenden, so bleibt jeder Glaubende der Schuldner der Nicht. glaubenden.

Die gebildeten Katholiken unseres Volkes leben eine Damaskusstunde der Entscheidung. Die Zeitaufgabe aller Zeitaufgaben, die lebensvolle Entsaltung und kraftvolle Vertretung unseres Wesens auf allen Gebieten des öffentlichen Lebens, kann im Löwenanteil nur von Akademikern gelöst werden. Wenn nur die große Stunde unsere Akademiker gerüstet sindet! Wie eine Hypothek lastet ein Guthaben des hl. Bonisatius auf dem deutschen Boden. König Ludwig I. hat dem Gläubiger des deutschen Volkes die herrliche Bonisatius Basilika in München erbaut, Kaiser Wilhelm II. dankt dem Apostel der Deutschen, dem Sohne des hl. Benedikt, durch seine Freundschaft mit den Benediktinern. Die Bonisatiusvereine wollen das Guthaben des Apostels an seine Deutschen nicht verjähren lassen und ein religiöses Erwecken sein. Im Geiste führe ich sie zum Grabstein in Fulda: Seht den Fels, aus dem ihr seid gehauen!

### Zweites Buch.

# Unsere Schulaufgabe im 20. Jahrhundert.

# I. Schule und Religion.

Der Vortrag "Schule und Religion" wurde in der öffentlichen Versammlung des Katholischen Lehrervereins in Bahern auf dem Würzdurger Katholisentag am 27. August 1907 gehalten. Die Dauer der Redezeit gestattete natürlich nur eine aphoristische Behandlung der vielseitigen These; namentlich wurde nur das Ob, nicht das Wie und Wieweit des Religionsunterrichtes in der Volksschule zur Frage gestellt.

er moderne Schulkampf ist im Wesen ein Kampf für oder wider die unbedingte Verstaatlichung und Verweltlichung der Bolksschule. Nicht als ob der Kampf von der einen Seite, von unserer Seite, dem System der Staatsschule überhaupt gelte! Es fällt keinem Ratholiken, wenigstens keinem beutschen, noch einmal ein, für die neue Zeit und ihre neue Art die rein firchlichen Schulen des Mittelalters wieder ausgraben und die heutige Schule unbedingt entstaatlichen zu wollen. Der Staat mag seine guten Rechte auf die Schule behalten. Es kann aber auch die Kirche auf ihre Teilrechte an der Schule nicht verzichten, weil fie auf ihren Lehrauftrag an alle Welt nicht verzichten kann. Von unserer Seite also der versöhnliche, vermittelnde Antrag: Staat und Kirche follen Hand in Hand in der Durchführung des Schulzwanges wie in dem inneren und technischen Ausbau der Schule zusammenarbeiten. Von der andern Seite dagegen die abstoßende, maßlose Forderung, alle Verbindungsfäden zwischen Kirche und Schule mehr und mehr zu lockern und nach und nach gang zu lösen und so bie

Normalschule von heute in unbedingtem Sinne zu entfirchlichen und in der Richtung der staatlichen Alleinherrschaft in der Schule zu verstaatlichen. Wie in der Konstantinschlacht am Tider sehen sich im Schulkampf zwei Weltanschauungen ins Auge: auf der einen Seite die Scharen des Maxentius unter den Legionsadlern, den Bildzeichen des Staatsgedankens; auf der Gegenseite die Scharen Konstantins, die auch unter dem Legionsadler kämpsen; aber über diesem Adler leuchtet in den Wolken, den Adler bestrahlend und verklärend, das Siegeszeichen des Kreuzes, das Bildzeichen des Keligionsgedankens. Der Kampf um die Schule hat, auch darin eine Kenauslage der Konstantinschlacht, etwas von jenen Kämpsen, welche noch immer die hitzigsten Kämpse der Geschichte waren, von Keligionskriegen und Bürgerkriegen.

Die Schulfrage ift nicht eine felbständige Zeitfrage, sondern Begleiterscheinung einer allgemeinen Zeit. ftromung, die gleich einem Golfftrom die geiftige Wetterlage ganzer Länder und Jahrhunderte bestimmt. Im Gegensat zum Mittelalter, in welchem Staat und Rirche in denkbar innigster Berbindung standen, hat die neue und mehr noch die neueste Zeit das Bestreben, Kirche und Religion Schritt für Schritt aus dem öffentlichen Leben zu verdrängen. Wie auf dem Gebiete der Liebes. tätigfeit an Stelle ber rein firchlichen Liebeswerke ber früheren Beit nun in staatlichen ober gemeindlichen, also in rein bürgerlichen Formen organifiert wurde, mit mehr Geld und ftrengerer Buch. führung, aber mit weniger Liebe, fo brängte ber neuzeitliche Golfftrom auch auf andern Gebieten des öffentlichen Lebens in die gleiche Richtung. Die Zivilehe, die ohne ben Segen ber Kirche geschlossen wird, die Bevormundung der Kirche in rein firchlichen Angelegenheiten, der Bannstrahl über die konfessionellen Studentenverbände — Soldaten in verschiedener Uniform, aber alle unter dem Befehl bes gleichen modernzeitlichen Gedankens, das öffentliche Leben mehr und mehr von Kirche und Religion loszureißen und neuzeitlich zu geftalten. Die Forderung der Zivilschule, die Berfemung ber Befenntnisschule, ift eine weitere Ausprägung

bieses Grundsatzes, der neben andern Helfern die moderne Zeit geschaffen hat. Der See raft und will sein Opfer haben. Amerika, ein rein neuzeitlicher Staat, der die Entwicklung

Amerika, ein rein neuzeitlicher Staat, der die Entwicklung des Mittelalters nicht mitmachte, konnte deshalb sofort seine ganze Schuleinrichtung nach dem neuzeitlichen Plan in Betrieb sehen. Die europäischen Staaten hatten erst den durch die Entwicklung des Mittelalters geschürzten Bund zwischen Kirche und Schule zu lösen und bewegten sich deshalb in viel langsamerem Schritt in der modernen Schulbahn. Erst als Frankreich mit französischer Eilsertigkeit amtlich der Kirche den Schulentlaßschein ausgestellt hatte, mehrten sich auch in andern Staaten der Alten Welt, besonders in England, die Stimmen, die eine schulentige Einsührung der rein staatlichen Zivilschule forderten. Frankreich war aber nicht erst der Ruser im Schulstreit, sondern selbst schon Echo.

Wir in Deutschland haben zwar nicht zu fürchten, daß die Rücksichtslosigkeit, mit der in Frankreich ber Religionsunterricht aus dem Lehrplane der Schule gestrichen wurde, in allernächster Zeit über die Bogesen und Ardennen auf deutschen Boben herübergreife. Es steht eine Wacht am Rhein! Der gesunde religiöse Sinn unseres Volkes und in den Trägern der Krone bie Überzeugung, daß die Religion eine unentbehrliche Stütze staat. licher Wohlfahrt ift, werden treue Wache stehen, damit das bose Beispiel Frankreichs die gute dentsche Erziehungsart nicht verderbe. Es ist sogar zu hoffen, daß der Mißerfolg der französischen Staatsschule, ber jett schon, nach ein paar Jahrzehnten, statistisch greifbar ift, unsere Staatsmänner gegen das selbstherrliche Staats. schulspstem und seine dogmenlose Laienmoral eher mißtrauisch machen wird. Auf der andern Seite aber kann ich mir nicht verhehlen, daß Zeitströmungen etwas von der unwiderstehlichen Gewalt eines Lavastromes haben und über alle Zäune ber Logif und bes Rechtes hinweg sich eine Gasse brechen. Wie immer in näherer ober fernerer Bufunft bie Burfel für die Schule fallen mögen, ob die Entfremdung zwischen Staat und Rirche rückläufig ober pormarts treibt und auch das Gebiet des Schulwesens, also

das letzte gemeinsame Arbeitsfeld ergreift wie in Frankreich, in jedem Falle dürfen wir nicht schlafen, wenn es im Nachbarhaus lichterloh brennt.

Mein Thema lautet: Schule und Religion, näherhin das Heimatrecht der Religion in der Volksschule auf Grund der Beziehungen zwischen Religion und Schulfind, zwiichen Religion und Schulplan, zwischen Religion und Schulmann. Ich rede von der Bolksichule, die unter allen Schulgebilden als Mutterschoß aller Volksbildung die wich. tigste und für die meisten Staatsbürger die einzige Schule bleibt. Die padagogischen und allgemein ethischen Zeitschriften der letten Jahre haben uns eine ganze Flutwelle von Auffägen gebracht, welche jeden Religionsunterricht aus ber Schule wegspülen möchten, und auch auf Lehrerversammlungen wurde wiederholt und in lautem Befehlston, am lautesten in Bremen und hamburg, Die gleiche Forberung erhoben. Da erscheint es durchaus zeitgemäß, die inneren unlöslichen Wechselbeziehungen zwischen Schule und Religion einzig nach religiösen und schulpabagogischen Gesichts. punkten, unter Ausschaltung aller politischen Barteirücksichten flarzulegen.

## 1. Religion und Schulkind.

Tiefinnere, naturrechtliche Beziehungen zwischen Religion und Schulkind ergeben sich erstens aus der seelischen Veranlagung des Kindes. Die Scheibewand zwischen der jenseitigen Lichtwelt und der diesseitigen Schattenwelt ist nie im Leben so durchsichtig wie in den Tagen der Kindheit. Ein dichterisches Wort läßt das Kind die Harmonie der Sphären hören und mit den Engeln Zwiesprache halten. Das Kind greift nach den Sternen, so kurz schätzt es selber die Entsernung der höheren Schichten ein. Das Kind hört im Donner die Stimme des Herrgotts und sieht, unbewußt die kindliche Sprache der biblischen Geschichte sprechend, in allen Naturerscheinungen einen Finger Gottes wirksam. Das Kind fragt an der Wiege jüngerer Ges

schwister nach dem Woher und am Grabe der Großeltern nach dem Wohin und vernimmt die Antwort der religiösen Lebensauffassung: "Von Gott ausgegangen und zu Gott heimgegangen", mit einer Teilnahme, mit einem Glauben an die Jenseitswelt, daß, wenn der Kindersreund von Nazareth es nicht gesagt hätte, die Seelenlehre des Kindes es zum Evangelium der Erziehung machen müßte: "Lasset die Kleinen zum Heiland kommen, denn ihrer ist das Himmelreich."

In solche Gedankenwelt eingelebt, im Himmelreich eingebürgert, tommt der Abc.Schütze in die Schule. Da ware es eine Sünde gegen jede Erziehungskunft, bas Rind aus diesem Simmelreich hinauszustoßen und es gleichsam in einer Sprache, welche nicht die Muttersprache des Kindes ist, in das Reich des elementaren Wissens einzuführen. Es wäre ein Hohn auf alle Seelenkunde, in den Jahren des Abc und des Einmaleins, in denen so viele Afte bes Glaubens an bas Wort bes Lehrers erweckt werden muffen, ben Glauben an bas Wort Gottes aus bem allgemeinen Unterricht zu verbannen. Es wäre erziehlich nicht zu verantworten, die junge Pflanze, die bis zum fechsten Jahre in der warmen Zone einer religiösen Familie ihre Wurzeln einsenkte, nun auf einmal im sechsten Jahre in bas rauhe Klima einer religionslosen Schule zu verpflanzen. Der Schulzwang wird für religiös erziehende Eltern zur unerträglichen Gewiffenstyrannei, wenn die Kinder in eine andere religiöse Luft gezwungen werden, als sie im Elternhause atmeten. Die Eltern haben ber Schule gegenüber die heilige Pflicht, das, was die Schule baut, nicht wieder zu zerstören; es hat aber auch die Schule den Eltern gegenüber die heilige Pflicht, die religiöse Grundlage, die im Elternhause gelegt wurde, nicht wieder einzureißen.

Der Vorschlag von Rousseau, man müsse das Kind religiös sich selbst entwickeln lassen und dürfe nicht vor dem 18. Lebensiahre von Gott und Religion zu ihm sprechen, schien im Altertumsmuseum der Pädagogik begraben zu sein; da tauchte 1907 in der Mainummer der englischen Zeitschrift The Nineteenth

Century ein ähnlicher Vorschlag wieder auf, die Ginführung in die Geheimnisse ber Religion erft mit bem zwölften Lebensjahre beginnen zu lassen, also mit dem Jahre, fügt der moderne Erzieher fromm hinzu, in welchem die Kinder heute konfirmiert werben und der Knabe von Nazareth in den Tempel ging. Ich frage jeden Schulmann, der je Zwölfjährige zu schulen hatte: Soll man wirklich erft im zwölften Jahre, also für die meiften Schüler gegen das Ende der täglichen Schulpflicht, mit einem Unterricht beginnen, der die ganze Beistesfrische des Schülers und eine jahrelange Gewöhnung erfordert wie ber Religions. unterricht? Soll man wirklich die sittlichen Anforderungen der Religion dem jungen Menschen erft in der fritischen Zeit verfünden, in der sie als lästige Fessel empfunden werden wie nie zuvor? Sollte ber Geift wirklich für die religiösen Beheimniffe empfänglicher fein in einer Zeit, in ber bie Sohne Abams und die Töchter Evas eine förperliche und geistige Umwandlung durch. machen und mehr ben Naturgeheimnissen nachzusinnen beginnen? Erft um die Zeit ber Konfirmation, die Rein in einem andern Zusammenhang das Abschiedsfest von der Kirche nannte? Die Berufung auf ben zwölfjährigen Knaben von Ragareth ift ein entgleifter Beweis. Als ob Immanuel nicht auch schon vor jenem Wallgange ein psalmenbetendes und religiöses Kind gewesen wäre! Der Vorschlag, ben Religionsunterricht in die letten Schuljahre zurückzustellen, ruht also auf einer Verkennung der Kinderseele und ihres Entwicklungsganges. Im Gegenteil! Reinem andern Unterricht wird das Kind gerade auf den untersten Lehrstufen so viel Verständnis und Seelenverwandtschaft entgegenbringen wie der Botschaft von dem Kinde von Bethlehem und andern Beihnachtsglocken ber chriftlichen Religion.

Der religiöse Rihilismus in der Schule.

Viel häufiger, besonders in den Streitschriften neuesten Datums, ist der andere, viel weitergehende Vorschlag, die Religion ganz aus der Schule auszuweisen. Religion erlernen

wollen, heiße Religion verlieren wollen, Religion lehren, beiße Religion verleiden. Drill und Dreffur im Religionsunterricht müßten seelisch einen Rückschlag auslösen und die Religion für das spätere Leben verekeln, ähnlich wie der Erwachsene der Kindermilch und der Abiturient der Klassiker satt werde, mit denen er in ber Schule überfüttert wurde. Je mehr Religion in der Schule, besto weniger Religion im Leben. Der Religionsunter. richt foll sogar in erster Linie an dem Mangel an Religiosität und an der Fahnenflucht aus der Kirche die Schuld haben. So und ähnlich die Stimmen, die dem Religionsunterricht jedes Heimatrecht in der Schule bestreiten. Man beachte erstens den Widerspruch: Auf der einen Seite die Besorgnis, die Religion könnte für bas spätere Leben verekelt werden, und bamit das Zugeständnis, daß die Religion für das spätere Leben notwendig sei; auf der andern Seite wird die Religion mit rein vorbildenden, nur für die Schuljahre notwendigen Fächern, wie mit dem Lesen der Klassiker, zusammengestellt. Selbst wenn, ich sage wenn die Religion nur einen bedingten Bildungswert hatte, nur Kindermilch wäre, auch bann und bann erft recht wäre fie im Schulplan ebensowenig entbehrlich wie die Muttermilch für das Kind. Ist sie aber als Manneskost auch für das spätere Leben notwendig, dann gehört sie in die Vorschule des Lebens so gut wie Lesen und Rechnen und die andern zeitlebens notwendigen Künfte.

Zweitens: Die Religion soll ja nicht als bloße Lernsache in der Schule gelten, nicht als eine Leseübung, die man auswendig lernt und nach der Prüfung wieder vergißt und mit dem Katechismus in den Winkel wirft. Die Religion ist vielmehr eine Lebensaufgabe, eine Frage der praktischen Lebensstührung, die Hand in Hand mit dem Religionsunterricht durch Gewöhnung und tägliche Selbsterziehung gelöst werden will. Die Religion ist also kein leerer Gedächtnisdrill. Wer den ganzen Katechismus von Ubis Zwie Wasser" hersagen könnte, hätte nur eine Papagei-Religion, also keine Religion, wenn er nicht

ben Katechismus in sein Leben übersetzt und den Willen Gottes sich unentwegt zum Kompaß nimmt für die Obyssee des Lebens.

Drittens: Die Gegner des Religionsunterrichtes find viel. fach in dem Grundirrtum Schleiermachers befangen, der die Religion zur Sache bes Gefühls erniedrigt. Die Religion enthält viel zu schwere sittliche Forderungen, um auf dem Flugsand bes Gefühls aufgebaut zu werden. Die driftliche Religion will ben gangen Menschen, also vor allem die höchsten Kräfte bes Menschengeistes, erfassen und himmelwärts heben und muß deshalb als Religion bes Geiftes mit einem klaren Unterricht über bie religiösen Begriffe und Glaubensfäte beginnen, um bann als Religion bes Willens die andere Grundfraft unferes Seelenlebens, bas sittliche Wollen, auszulösen. Gine sittliche Triebkraft ift nur bas, was ich als mahr erkenne. Gerade die Gegner des Religions. unterrichtes, die in ihren Streitschriften nicht felten mit einer allerdings fehr gründlichen Voraussetzungslosigkeit, ohne die Unfangstenntniffe ber Religionsphilosophie, über Wefen und Bertunft und Rotwendigkeit der Religion oder der einzelnen Religions. systeme philosophieren, gerade sie beweisen, wie schreiend notwendig der Religionsunterricht in der Jugend ist.

Ein Rieler Lehrer hat mit 500 Kindern von 9 bis 14 Jahren den Versuch gemacht und über die liebste Schulstunde abstimmen lassen, und nur 12 von 500, also nicht 3 Prozent, haben die Religionsstunde genannt. Also, lautet das ceterum censeo des modernen Cato, fort mit dem den Kindern verhaßten Religionssunterricht! Ich sehe davon ab, daß der einzelne Religionslehrer durch einen ledern geistlosen und in der Anordnung planlosen Unterricht, durch einen Vortrag ohne Salz und Würze die Religionsstunde wirklich zu einer Qual für die Schüler machen und durch übermäßig viele und lange religiöse Übungen, etwa durch stundenlanges. Messedienen, die Religion verekeln kann; solche einzelnen Verkehrtheiten dürsen aber nicht verallgemeinert, und aus der methodisch verkehrten Anwendung eines Systems darf nicht die Verkehrtheit des Systems selbst gesolgert werden. Ich sehe auch

bavon ab, daß wenn die Beibehaltung eines Faches im Schulplan von der geheimen Abstimmung der lieben Jugend abhängig gemacht wird, auch manches andere Fach mit erdrückender Stimmenmehrheit aus dem Lehrplan verschwinden würde. Man lasse doch einmal in der Schule geheim abstimmen, ob die Schulbildung überhaupt notwendig sei und ob mehr Bildungswert in den Klassistern oder in den Indianer- und Käubergeschichten stecke. Eines sollte Cato bei der Kieler Statistik nicht vergessen: Der Unterricht über die Glaubenswahrheiten der Keligion fordert von den Schülern die höchste Anspannung des Geistes und greift als Sache des Lebens mit den unerbittlichen Forderungen sittlicher Pstlichten weit tieser ins Leben ein als irgendein anderes Schulfach; Pstlichten von solchem Ernst und solcher Tragweite sinden nie die Zustimmung der Mehrheit.

#### 2. Religion und Schulplan.

Tiefinnere Beziehungen zwischen Schule und Religion ergeben sich ferner aus den Arbeitszielen der Schule. Das Ziel der Schularbeit kann nicht ausschließlich in der Ausstattung des Kindes sür die irdische Kulturaufgabe liegen; das wäre eine nur diesseitige, also eine einseitige, eine einäugige und hinkende Erziehung. Das Ziel der Bildungsarbeit muß vielmehr, wie es ein Abc-Sah der christlichen Sittenlehre für alles sittliche Handeln sordert, in der Richtung auf das letzte Ziel des Menschen — Lebensstührung nach dem Willen Gottes — abgesteckt werden. Die Erkenntnis dieses letzten Zieles aber, also eine Grundlagenerkenntnis aller erziehlichen Arbeit, ist dem Erkenntnisbereich der Religion entnommen, und schon damit atmet die Schule in der Luschülle der Religion. Als eine Minderung des wissenschaftslichen Wertes der Erziehungskunde kann diese Anleihe aus der Religion nicht empfunden werden, da auch andere Wissenschaften, d. B. die Medizin aus der Naturwissenschaft, ähnliche Anleihen von Axiomen machen, ohne deshalb an ihrem wissenschaftlichen Werte einzubüßen.

Auch geschichtlich hat die Religion zur Schule wurzelhaste Beziehungen: Der allgemeine Schulunterricht hat sich aus dem Religionsunterricht entwickett. Diese geschichtliche Tatsache stempelt unsere Schulen mit dem Muttermal der Religion, und Muttermale sind unaustilgbar.

Die Religion ift ferner Die Seele ber gesamten Schularbeit, also jener Lebensurgrund, der die verschiedenen Bildungestoffe einheitlich und organisch zusammenschließt, so wie die Seele alle Gliedmaßen und alle Tätigkeiten bes Körpers organisch verbindet. Der religiöse Mensch ist nicht nur am Sonntag und ftundenweise religiös. So verlange man auch vom Lehrer und vom Kinde nicht, nur Montag und Donnerstag von 8 bis 9 Uhr religiös ju sein. Auch die Pflege des vaterländischen Gedankens in ber Schule muß in der gefamten Schulzeit im Auge behalten werden, nicht bloß an den völkischen Festtagen und in der einen ober andern Stunde vaterländischer Geschichte. Religion und Baterlandsliebe find wie alles, was ein Stud unferes Bergens ift, nicht auf Stundenpacht zu vergeben. Wie bas Standesbewußt. fein: "Ich bin ein Lehrer", uns nicht nur stundenweise, sondern lebenslang innerhalb und außerhalb des Unterrichtes begleiten muß, so foll auch das religiöse Standesbewußtsein: "Ich bin ein Gottesfind und ein Anwärter bes himmels", bas ganze Leben, also auch die ganze Schulzeit uns beseelen. Die Religion ist demnach nicht ein Schulfach neben x andern Fächern, sondern ein über geordnetes Pringip, das die andern Fächer überragt und in einer höheren Ginheit zusammenfaßt. Soll bas Reinsche Hochziel von der padagogischen Ginheitsschule Wahrheit werden, braucht es ein pabagogisches Einheitsprinzip, und ein solches Prinzip ift die Religion.

In der Naturkunde z. B. ist der religiöse Gedanke ohne bittern Schaden für den wissenschaftlichen Wert des Unterrichtes gar nicht auszuschalten. Der naturkundliche Unterricht im allgemeinen darf sich doch nicht damit begnügen, die an der Oberstäche der Natur auftauchenden Erscheinungen zu buchen; er muß

in die Tiefe steigen, in die innere Werkstatt der Ratur, um die Einzelerscheinungen ber Oberfläche zu einem großen Net innerer Busammenhänge ineinanderzufügen und am Ariadnefaben bes Ursachengesetzes die Naturstoffe und Naturfräfte auf ihre lette, selber nicht wieder verursachte Urfache gurudzuführen. Das fann natürlich vor dem Schulfinde nicht in akademischen Formeln geschehen, etwa in Angriffen gegen Haeckelschen Monismus oder gegen Materialismus und Dualismus und andere fremde Götter. Sachlich ebenso gut geschieht es vor dem Kinde mit dem Wiegenwort der biblischen Geschichte: Im Anfang schuf Gott himmel und Erde. Aber notwendig ift es, den Grund der Naturdinge. zu nennen, zumal das Kind, manchmal mehr als der Verstand ber Verständigen, mit seinen hundert Warum und Wozu nach ber Lösung biefer Welträtsel fragt. Gin Rind ins Leben schicken, bas ben wunderbaren Ramen Gottes in der Schöpfung nicht lesen fann, hieße einen Analphabeten ins Leben schicken, ber den Ramen feines Vaters nicht lesen kann. Sobald aber der lette Grund ber Natur genannt wird, wird der naturkundliche Unterricht von felber zum Religionsunterricht.

#### Religion und Schulerziehung.

Die Schule hat aber noch höhere Ziele als Erziehungsanstalt. Sie kennen, meine Herren, aus der älteren und neueren und neuesten Geschichte der Erziehungskunst das Schaukelspiel zwischen den Wortsührern der Unterrichtsschule auf der einen und der Erziehungsschule auf der andern Seite. Während die eine Seite die Unterrichtstechnik obenan stellt, hat die andere Seite — ich nenne nur Ernst Kapff von Wertheim mit seiner "Erziehungsschule", wie er sein Buch und sein Resormwerk betitelt scharf und vielen aus dem Herzen sprechend gegen die Lernschule Front gemacht. Gewiß muß die Schule als Unterrichtsanstalt eine angemessen Summe von Kenntnissen und Fertigkeiten sür das Leben vermitteln, aber höher als die Abrichtung des Verstandes steht die Erziehung des Charafters. Die Drillschule verliert sich in einseitigem Abrichten des Verstandes, die Erziehungsschule erstrebt eine gleichmäßige Durchbildung des ganzen Kindes, vor allem die Veredelung des kindlichen Willens zum Charakter, d. i. zur beharrlichen Selbstbefestigung des Willens im Guten. Wir wollen doch nicht lustige Bretterbuden bauen, die dis acht Tage nach der Schulprüfung halten, wir wollen einen wettersesten Quaderbau aufsühren, der den Stürmen des Lebens trott. Die Menge des Wissens kann nie die Güte des Gewissens vollwertig ersehen. Wir brauchen Menschen, die etwas wissen und etwas können, aber noch mehr brauchen wir solche, die etwas sind. Wan kann ein wandelnder Bücherschrank sein und dabei nichts sein. Man kann ein Weltwunder an Wissen heißen und an Charakter vom Blindgebornen des Evangeliums Johannes (Kap. 9) übertroffen werden.

Nun aber stellt gerade die Religion der Erziehungsschule und Charakterbildung unschätzbare Bildungswerte zur Verfügung. Die christliche Religion ist nicht ein rein verstandesmäßiges Gedankengebäude, nicht bloß Auskunftei über Fragen des Wissens, nicht bloß Welt,, anschauung", sie ist vielmehr eine übernatürliche Lebenskraft zur Erlösung des Menschen und eine sittliche Lebensaufgabe, deren Lösung die ganze Spannkraft des sittlichen Willens erfordert. Die christliche Religion ist also Erziehung des Charakters und ein unentbehrliches Mittel der Charakterbildung. So gebührt ihr nach ihrem innersten Wesen ein Heimatrecht in der Erziehungsschule.

### Religion und Sexualpädagogik.

Auf der Tagesordnung der pädagogischen Beratungen von heute steht allerwärts das Kapitel "Sexualpädagogit", zumal seitdem die Statistik den zahlenmäßigen Beweis erbrachte, daß die sittlichen Verirrungen zu einem erschreckenden Hundertsatz mit ihren ersten Wurzeln in das schulpflichtige Alter zurückreichen. Aufklärung über geschlechtliche Geheimnisse und über die heilige

Ordnung ber Che, Auftlärung ohne Ziererei fann gewiß viel Schaden verhüten, und gewiß ift es beffer, wenn die reifende Jugend unter sittlich ernster Führung statt an der Hand verborbener Kameraden die Dunkelkammer der Natur besucht. Auf. flärung fann aber auch, wenn nicht gleichzeitig ber sittliche Wille gestählt wird, den Sunger nach den verbotenen Früchten noch fteigern. Wie aber wird der reifenden Jugend der sittliche Wille gestählt? Die Wauwau werden sie nicht mehr schrecken und die Buckerplätichen nicht mehr locken gerade in der Zeit, in der ein sitt. licher Salt am notwendigften ware. Rudfichten auf Unftand und Bernunftgründe allein versagen in den fritischen Jahren. Sygie. nisches Wiffen und Rücksichten auf die Gesundheit find für sich allein gleichfalls zerbrechliche Stüten ber Sittlichkeit, laut Rrant. heitsftatistif. Und zudem ift die mahre, fernhafte Sittlichkeit auch bann sitilich, wenn bas Wegenteil nicht ungesund ware. Wie wird ber Jugend ber sittliche Wille geftählt?

Auf der sexualpädagogischen Tagung in Mannheim 1907 hatte Fr. 28. Foerster den Mut, die Religion als sexualpadagogische Kraftquelle zu nennen. Freilich tut es nicht eine Vernunftmoral ohne Dogmen und ohne Gnadenmittel — bas wäre eine Religion ohne Knochen und Blut —, sondern eine Religion mit bestimmten Dogmen: "Ein Gott ist, ein heiliger Wille lebt! Der Menschenleib ift zum Tempel bes Heiligen Geiftes gesalbt!" Rein Herrgott aus Birkenholz ist bem Dogma ber Allgegenwart Gottes sittlich gleichwertig. Eine Religion mit bestimmten Gnadenmitteln, Gebet und Sakramenten, die dem fittlichen Aufwärtsftreben unentbehrliche übernatürliche Beilquellen und Kraftquellen eröffnen! Die Beichte z. B. ist eine erzieherische Tat als Schule ber Selbsterkenntnis und Selbstprüfung und als übernatürliche Zufuhr sittlicher Kraft. Gine Religion mit bestimmten sittlichen Hochzielen: ber schönfte Schulerfolg bie Selbsterziehung! Die höchste sittliche Freiheit die freiwillige Beobachtung der göttlichen Gebote! Die schönfte Berrscherkrone die Selbstbeherrschung! Das Kreuz, bas große Bildzeichen ber Entsagung, ist auch das Reichsgesetz der geschlechtlichen Erziehung. Wer für unsere Schulen geschlechtliche Erziehung fordert, fordert für unsere Schulen die Religion. Denn die Religion ist die Waffenschmiede sittlicher Waffen, ein Lebensschatz sittlicher Werte und damit eine unentbehrliche sexualpädagogische Großmacht.

#### Religion und Sozialpädagogik.

Der geschlechtlichen Erziehung zur Seite geht das Schulhochziel ber Sozialerziehung. Die Schule muß für das Leben erziehen, für das Bewußtsein sozialer Pflichten gegenüber dem einzelnen Mitmenschen und völkischer Pflichten gegenüber der Gemeinschaft von Mitmenschen im Staatsverband. Die Forderungen der sozialen Sittlichkeit aber sind im tiefsten Grunde in ber Religion verankert. Nur der Glaube an einen leben. bigen perfönlichen Gott zusammen mit ben andern religiösen Beweggründen können auf die Dauer und allgemein zur Unterordnung bes Eigennutens unter das Gesamtwohl und zur unentwegten opferstarken Mitarbeit am Gemeinwohl verpflichten und begeistern. Auch jene humanitätsmenschen in den höhenwohnungen der Gesellschaft, die in behäbiger Lebensstellung ohne personliche Religiosität gemeindlichen Opfersinn zur Schau tragen, atmen, ohne es zu wissen, in den durch die driftliche Religion zur Berrschaft gekommenen Rechtsanschauungen der öffentlichen Sittlichkeit. In der großen Masse des Volkes, in den Hütten der Riederung vollends, wird, ohne daß ich die Religion mit Kant zur Polizei. macht erniedrige, die soziale Ordnung nur durch die Religion gegen Umsturz versichert. Vaterliebe und Vaterlandsliebe, Gerechtig. feit und Nächstenliebe, Menschenliebe und Achtung vor der Obrig. feit haben ihren beften Nährboden in der Religion. Solange also die Religion so tief in das Wohl und Wehe der sozialen Ordnung eingreift, so lange muß sie in der Schule, in der Borschule für das soziale Leben, ein heimatrecht haben. Wir fönnen nicht abwarten, ob später das Leben bie Rinder zur Religion erziehe. Rein, die Religion muß zum Leben erziehen. So dürfen wir das goldene Kaiserwort: "Ich will, daß meinem Volk die Religion erhalten bleibe", überseten: Ich will, daß die Religion in der Schule bleibe.

#### Die konfessionellereligiöse Schule.

Die Religion, die ich bisher meinte, ist nicht als dogmenlose Allerweltsmoral zu denken, sondern als Religionssystem in bestimmter sachlicher Fassung, in konfessioneller Färbung, für uns also als katholisches Bekenntnis. Alles Wirkliche muß eine bestimmte Farbe bekennen. Die Simultanschule kann als Ausnahmezustand wegen zu geringer Kinderzahl des einen oder andern Bekenntnisses notwendig werden; in diesem Falle werden wir uns mit ihr wie mit andern notwendigen Übeln absinden. Etwas anderes aber ist, die Simultanschule als Notbehelf anerkennen, etwas anderes, sie grundsählich als Normalschule fordern. Der Normalschule, der protestantischen wie der katholischen, schreiben wir das Bibelwort über den Eingang: "Bepflanze deinen Weinberg nicht mit Zweierlei!" (5 Mos. 22, 9.)

Niemand fann ben Rig, ber in religiöser Beziehung breit und abgrundtief durch unser Bolk, durch Lehrerwelt und Kinderwelt sicht, mehr bedauern, als wir Katholiken ihn bedauern. Wir haben diese Spaltung der alten Glaubenseinheit in den Tagen der Bäter nicht gewollt. Wir werden diese Tatsache der Glaubens. zweiheit auch nicht aus der Welt schaffen. Mit gemalten Brücken der Phantasie wird die Kluft zwischen den getrennten Bekenntnissen nicht überbrückt, wohl aber durch christliche Achtung fremder Überzeugung und durch ehrliche Anerkennung einer geschichtlichen Tatfache, die auch im Weltplan der Borsehung in Rechnung gesetzt ift. Es gibt unter unfern evangelischen Mitburgern heute mehr als je Berolde des bürgerlichen Friedens; in bezug auf die Einigung mit Rom bagegen ift im Gegensat zur englischen Sochfirche der deutsche Protestantismus seit seinem Geburtsjahrhundert einen Weg gegangen, ber uns immer weiter auseinanderführte. Ratholiken und Protestanten stehen sich bürgerlich nahe, bas gemeinsame Gute ermessend und das Trennende vergessend; Ratholizismus und Protestantismus aber stehen sich in ihren Grundanschauungen meilenfern. Die Grenzwächter an der elsässische französischen Grenze mögen sich über die Grenze die Hände reichen, die Grenze selber, die scharf gezeichnet zwischen ihren Füßen durchzieht, wird durch solche persönliche Freundschaft nicht aufgehoben.

Der Kampf gegen die konfessionelle Schule hat vielsach die Wahnidee zur Voraussetzung, die Kinder würden in konfessionellen Schulen zur Unduldsamkeit gegen Andersdenkende und Andersgläubige abgerichtet. Das Gegenteil ist die Wahrheit. Je konfessionellereligiöser eine Schule ist, um so lebhaster wird es in ihr als religiöse und vaterländische Gewissenspflicht empfunden, jede religiöse Verhetzung zu meiden und die Kinder aufrichtige bürgerliche Duldung und Liebe gegen andersgläubige Mitbürger zu lehren.

Es ift aber auch eine Wahnidee, zu glauben, die Simultan. schule werbe die Scheibegrenze zwischen ben beiden Bekenntnissen aufheben und eine Ginigung anbahnen. Jedes Bekenntnis, das fich felber achtet und an feine Wahrheit glaubt, wird nach wie vor auch im getrennten Religions. unterricht ber gemischten Schule sein ganzes Lehrgebäude ohne Ab. ftrich und ohne Mischmasch zum Vortrag bringen. Das Befenntnis kennt seiner Ratur nach in Wesensfragen fein Zugeständnis. Über Siebenzahl ober Zweizahl der Saframente, über biblisches Daseinsrecht oder Unrecht des römischen Primates und andere Wesensfragen wird nie ein Ausgleich zu. stande kommen. Die Phantasie der Babysonier kannte Mischlings. wesen, die ein Stud Adler, ein Stud Löwe, ein Stud Mensch, ein Stud Stier waren; bem Bekenntnis find folche Zwittergeschöpfe ebenso unbekannt wie der Ratur. Die Zuneigung zur Simultanschule hätte ohne vorausgehende Abschwächung des Bekenntnis. begriffes, besonders in neuprotestantischen Systemen, nie so weite Rreise ziehen konnen. Gin Berfuch, die den beiden Bekenntniffen gemeinsamen Wahrheiten bem gemeinsamen Religionsunterricht der Simultanschule zugrunde zu legen, müßte zu einem neuen, einem dritten Bekenntnis führen. Es ist also eine Täuschung, von der Simultanschule eine Einigung der Bekenntnisse oder auch nur eine Annäherung der Lehrgegenstäte zu erwarten.

Die Träger religiöser Bewegungen so gut wie wissenschaftlicher und sozialer Zeitläufe sind nicht die Rinder in der Schule, sondern die Erwachsenen im Leben. Gine Ginigung ober Unnaherung ber Betenntnisse mußte also im Leben ber Erwachsenen einfegen und von dort auf die Schule gurudwirken, nicht umgekehrt. Solange die Großen in nach dem Bekenntnisse getrennte Rirchen geben, muffen wir die Rleinen in konfessionell getrennte Schulen gehen laffen. Überall im Lande sucht man Simultankirchen abzuschaffen — ein Zeichen ber Zeit, daß das tonfessionelle Leben nach dem Motto "Schiedlich-friedlich" auf aus. einandergehenden Linien sich bewegt; es ware ein Widerspruch, im Begensatz zu diesem Zeitlauf die Simultanschule allgemein ein. zuführen und die Kinder auf zusammenführende Bahnen zu zwingen. Wir suchen nicht die Entfremdung. Die katholische Religion sucht ihrem Namen und ihrem Wefen nach die Einigung. Von der Simultanschule aber ift keine Ginigung der Bekenntniffe zu hoffen.

Gine protestantenfeindliche Absicht ist also in unserer Forderung, den Weinberg der Schule nicht mit Zweierlei zu bepflanzen, nicht zu finden. Wir fordern ja mit dem gleichen Grundsatz für evangelische Kinder evangelische Schulen und begrüßen die Entscheidung des Oberkonsistoriums des bayerischen Protestantismus zugunsten der konfessionellen Schule. Dagegen bleibt es mir ein Rätsel, wie Professor Rein in den "Beiträgen zur Weiterentwicklung der christlichen Religion" (VIII 298 f.) die christliche Einheitsschule mit gemeinsamem Religionsunterricht als Schulhochziel nennen und auf der gleichen Seite fortsahren kann: "Die oberen Stufen... sollen protestantischen Geist atmen. Wir wollen uns durch keine Rücksicht auf katholische Zöglinge die Kraft

bes Lutherschen Geistes abschwächen lassen... Der Protestantismus soll uns nicht verkümmert werden; er soll sich frei und ungehindert entfalten dürfen; er soll die Bahn frei vor sich sehen und die Jugend kräftig und frisch in sie hineinstellen." Ist es zu verwundern, meine Herren, wenn die Katholiken angesichts solcher Bekenntnisse gegen die deutsch-christliche Simultanschule mißtrauisch werden? Mag die Einheitsschule des Pädagogen von Jena in die Brüche gehen, die protestantischen Schulen mögen protestantischen Geist, die katholischen Schulen sollen katholischen Geist, die katholischen Gewissensfreiheit, die später (a. a. D. 300 f.) auch von Rein anerkannt wird. Der Katholizismus soll uns nicht verkümmert werden; er soll sich frei und ungehindert entfalten dürfen; er soll die Bahn frei vor sich sehen und die Jugend kräftig und frisch in sie hineinstellen.

Auch aus Gründen der Schulzucht bestehen gegen die Simultanerziehung ernste Bebenken. Im Kleinstaat ber Schulbuben gipfelt alle Rechtsphilosophie im Faustrecht. Roch in ben unteren Klassen ber Mittelschule muß oft genug ber grobkörnige Wortschat des Gaffenwörterbuchs die logisch-fachliche Belehrung und am Ende gar ein handgreifliches Beweismittel die verftandes. mäßige Beweisführung ersegen. Nun zielt bie Erziehung gewiß darauf hin, die deutschen Anaben aus solchen urwüchsigen, urgermanischen Rechtsanschauungen zu hochdeutsch-bürgerlichen Rechts. begriffen und zu jener religiösen Reife zu erheben, die aus innerer überzeugung fremde überzeugung zu achten weiß. Es mare aber erziehlich verkehrt, jenen duldsamen Gemeinsinn, der als Ab. schluß der Schulbildung angestrebt wird, in einer simultan ein. gerichteten Schule schon zum Beginn ber Schulzeit vorauszusegen. An den höheren Schulen mögen die Schattenseiten der Simultanerziehung durch bas reifere Urteil ber Schüler über Recht und Religion leichter ausgeglichen werden, in der Volksschule aber würde durch die Mischung der Bekenntnisse die Tatsache der Glaubenstrennung fortwährend aus nächster Nähe zum Bewußt. sein gebracht in einem Lebensalter, in dem die Urteilsreife noch

nicht vorhanden ist, um mit sich über diese Tatsache ins reine zu kommen. Der Schulknabe ist kein Diplomat, und wenn eiwa die katholischen Schüler gestern bei der Fronleichnamsprozession dienten oder die protestantischen das Reformationsfest seierten, so wird das heute in der Schulpause sicher zur Sprache kommen, aber nicht in diplomatischer Art und nicht zum Vorteil des Friedens. Nein, die bekenntnislose Schule ist kein Bollwerk des Friedens. Sie dehnt das Schlachtseld nur noch weiter aus. Die wilde Zwietracht und den Klang der Waffen ruft sie in das friedgewohnte Tal der Kinderschule.

Erfahrungsgemäß muß der Religionsunterricht in Simultanschulen häufig, wie ein Anhängsel des Lehrplans, auf die letzte Schulftunde abrücken. Nun sind aber die Anforderungen der heutigen Schule an die Kinder derart hochgespannt, daß die Kinder, abgespannt und müde, in keinem Falle mit jener geistigen Frische zum Religionsunterricht kommen, die gerade zur Erfassung der übersinnlichen religiösen Wahrheiten notwendig wäre. Ceterum censeo: Bepflanze den Weinberg der Schule nicht mit Zweierlei!

Das bayerische Schulrecht hält aus guten erzieherischen Gründen den Schild über die Bekenntnisschule. Gine königliche Verord. nung von 1883 enthält ben Grundsat: "Die Volksschulen find regelmäßig konfessionelle Schulen." Auch das Schulbedarfgeset von 1902 begünstigt die konfessionelle Schule, und der Rultus. minister, Exzellenz v. Wehner, hat in zwei Kammersitzungen Anfang Juni 1906 in öffentlicher Erklärung bie guten Gründe zugunften der Bekenntnisschule mit seiner Autorität geftütt. Auch dem Ratholischen Lehrerverein in Bayern und bem Katholischen Lehrerverbande des Deutschen Reiches gebühren unsere innige Teilnahme und Bewunderung für den Mannesmut, womit diese wackere Leonidasschar für die Padagogik des Kreuzes und für die konfessionelle, in unserem Falle für die katholische Schule in die Schranken trat. Seiner Lehrerschaft dankbar, wird bas katholische Bolk in Stadt und Land aufs neue sich bewußt werden, daß die Schulen, die unter bem Einfluß bes driftlichen Gedankens allüberall, auch in ber Bannmeile des kleinen Dorfes, im Schatten der Kirchen erstanden, zu den größten Nationalgütern unseres Volkes gehören, und daß eine übertriebene Sparsamkeit in der technischen Ausstattung auch der kleinsten Dorsschule ein Raub am geistigen Nibelungenschatz unseres Volkes wäre.

#### 3. Religion und Schulhochziele.

In der Stellungnahme zur religiösen Frage der Schule hat sich auch die Scheidung der Lehrerwelt in mehrere Vereine vollzogen. Die Hebung wirtschaftlicher Standesangelegenheiten kann nicht das ausschließliche Ziel eines Lehrervereins sein; die Behandlung ideeller Lehrerberufsfragen aber führt unausbleiblich auf das religiöse Gebiet. Die Gründung des Katholischen Lehrervereins stand im Zeichen jenes Helbenmutes, der auf große zeitliche Vorteile, nicht aber auf den kleinsten Bruchteil der religiösen Überzeugung verzichten kann und auch des Gegners Uchtung verdient. Es war nicht eine Tat der Streitsucht, es war wie ein Echo jenes Friedenswortes aus der Patriarchenzeit: "Zwischen dir und mir soll kein Streit sein, denn wir sind Brüder; gehst du zur Linken, so geh' ich zur Rechten" (1 Mos. 13, 8 f.). Was nicht zusammen kann bestehen, das tut am besten, sich zu lösen.

Stichelworte über geiftliche Bevormundung, kirchliche Abstempelung, unwürdigen Dogmenzwang und andere Papierdrachen, die man vor dem Auge des katholischen Lehrers steigen läßt, können uns Männer nicht bange machen. Wenn die Staatsprüfung, die staatliche Abstempelung der Staatsbeamten, nicht als unwürdige Bevormundung empfunden wird, kann auch die Anerkennung der kirchlichen Lehrautorität in religiösen Fragen nicht ein Stempel geistiger Unmündigkeit sein. Wenn der allgemeine Schulzwang ein Segen für das Volksleben ist, kann das Dogma, die Erweiterung unseres geistigen Gesichtskreises dis in die höchsten Fernen der Jenseitswelt, für den Menschengeist kein Fluch sein. Dogmenzwang ist der Schulzwang, in die Schule Gottes zu gehen. Wenn der Staat das Münzrecht für sich in Anspruch nimmt und dem einzelnen Bürger wehrt, nach Belieben Banknoten zu drucken,

muß auch der Kirche das Recht bleiben, die Werte, die im religiösen Leben in Umlauf kommen sollen, vor ihre Münze zu fordern Es ist keine Schande, katholisch zu sein und katholische Erziehungsgrundsätze mit offenem Visier zu vertreten. Verachtet ist nur, wer beständig zwischen rechts und links schwingt, aus lauter Angst, nicht mehr zu den Katholiken der angenehmen Sorte gerechnet zu werden. "Feiger Gedanken bängliches Schwanken wendet kein Unglück, macht uns nicht frei."

Wir Schulmanner wissen, wie das lebendige Wort des Lehrers und die perfonliche, von Aug' zu Aug' ausgewechselte Beziehung Kraft. ströme geiftigen Lebens in Umlauf setzen können, die den Büchern und andern toten Lehrmitteln niemals eigen sind. Der Lehrer muß mehr fein als ein Lehrbuch, mehr als ein geschäftsmäßiger Bilbungs. trichter. Der Lehrer muß bei einer fo burchaus perfonlichen Tat, wie es das Schulhalten ift, etwas von seinem Berzen und seiner lebendigen Persönlichkeit in den Unterricht legen. Nun aber ift es die Religion, welche die menschliche Ratur und Perfonlich. teit nach allen Richtungen der Erkenntnis und Sittlichkeit gleich. mäßig vollendet. Freilich fann die Religion nur dann der gute Geift bes Lehrers fein, wenn fie ihm zur Bergenssache und zur innerften perfonlichen Überzeugung geworden ift, nicht zur Theaterfuliffe, die man beim erften Alt von 8 bis 9 aufstellt, beim zweiten Aft von 9 bis 10 wegläßt, bei einer Szene frumm, bei einer andern geradestellt. Gin Unterricht über religiöse Fragen ohne innere Überzeugung muß zur hohlen Maskerade werden. "Wenn ber Lehrer fein perfönliches Verhältnis zur Sache hat ober burch die Forderung äußerer Korreftheit die Berfonlichkeit des Lehrers bei diesem allerzartesten und allerpersönlichsten Unterricht aus. geschaltet wird, so kann, was das Lebendigste und Wirtsamste für die Beiftesbildung fein follte, das Obefte und Totefte werden" (Baulfen).

Mehr als ein Buch und mehr als ein Bildungshandwerker! Darin hat der Dichter des "Flachsmann" recht: Der Lehrer darf kein Knecht sein, sonst macht er aus dem Schüler einen zweiten Knecht. Die Zeiten, in denen der Schuldienst in den Händen von Sklaven lag wie im alten Hellas, müssen endgültig vorüber sein. Der Lehrer muß ein Erziehungskünstler werden, und die Religion, die unsere Künstler auf andern Gebieten anregte, macht auch ihn zum Künstler, größer als Phidias, indem sie ihn das Ebenbild Gottes aus der Kinderseele herausmeißeln heißt. Auch dadurch, daß sür das Auge des Glaubens die Schulkinder zu Tauskindern des himmlischen Vaters, zu Geschwistern des Kindes von Bethlehem, zu Kapellen des Heiligen Geistes, zu Reliquien des Paradieses sich verklären, ist die Religion ein Altarseuer heiliger und hoher Erziehungsideale geworden.

Das religiöse Erziehungshochziel fordert bann allerdings bes weiteren, daß der Lehrer unter normalen Berhältnissen bem gleichen Bekenntnis angehöre wie feine Rinder, um sein Lehrwort durch das Beispiel eines religiösen Lebens unterstüten und das innere Leben des Rindes nachfühlen zu können, nach bem Schillerwort: "Laß mich ein Kind sein, sei es mit!" Wenn der Lehrer in einer gemischten Schule beständig einen Gier. tang zwischen ber religiösen Überzeugung feiner eigenen Berfon und jener der Kinder tangen und jedes Wort abwägen muß, um ein Rind eines andern Bekenntnisses ja nicht in seinem religiösen Empfinden zu verleten, kann er nie schlankweg sein Berg in den Unterricht legen und nie fein Bestes, sein personliches Ich, erzieherisch frei entfalten. Dieser Übelftand ber gemischten Schule wird um fo mehr als Fessel empfunden werden, je hochherziger der einzelne Schulmann das erziehliche Hochziel, ben Kindern fein Beftes zu geben, erfaßt hat. Es wäre leichter, vor deutschen und französischen Kindern über Jena und Sedan, als vor katholischen und evangelischen Kindern über Reformationsgeschichte, über Wittenberg und Wartburg und Rom und Altötting zu sprechen.

#### Religion und Berufsfreube.

Woher kommt es, daß die Freude am Lehrberuf zuweilen kurz nach dem Austritt aus dem Seminar auf den Gefrierpunkt herabfinkt? Vielleicht ist der wirtschaftliche Unterbau, der Lehrer-

gehalt, nicht ftart genug, um die als Überbau geplanten himmelanstrebenden Hochziele zu tragen. Die modernen Olympier sind nicht alle so großmütig wie Jupiter, der seine Erzieherin Amalthea mit bem Füllhorn bes Überfluffes befolbete. Der große Behalt gibt an sich noch feine großen Berufsibeale; wohl aber kann man über ben fleinen Gehalt die großen Gefichtspunkte verlieren. — Bielleicht frankelt die Berufsfreude ob der Eintonigfeit des Lehrerberufes. Das Alltagsleben in der Volksschule bewegt sich in bezug auf den Lehrstoff in einer durch Überlieferung und Schulverordnung fest umschriebenen Birtusbahn. Die Bolts. schule hat nicht die Aufgabe, den Wissenschaften und Künsten neue Bahnen des Fortschritts zu eröffnen. Nur die Form des Unterrichtes, die Lehrweise, bleibt ein ewig neues und persönlich farbenbuntes Schulproblem. — Die Berufsfreude kann auch des. halb erlahmen, weil der Lehrer bas Übergewicht des Lehrstoffes erkennt, womit er nach Vorschrift die Schulter des Rindes befrachten muß, und vor Schwachbegabten das Gefühl nicht los wird, er solle Steine kochen und das Faß der Danaiden bis zum Rande füllen. Dazu kommen vielleicht wirkliche Miß-kennungen und Mißdeutungen und eine unblutige Neuauflage jenes römischen Lehrers Cassian, der nach der Märtyrerlegende von ben eigenen Schülern mit beren eisernen Schreibgriffeln zu Tode gemartert wurde.

Europa hat es in den letten Wochen erlebt, daß sogar Automobile Vorspann brauchen, wenn der Kennweg durch Sibirien sührt. Auch Berufswege können durch Sibirien führen. In solchen Stunden der Berufssattheit, wenn Müdigkeit und Verstimmung mit ihrem versteinernden Medusenblick dem Lehrer ins Auge schauen, wird die Religion ihm wieder Leben und Arbeitsfreude einhauchen und Vorspanndienste leisten; denn ihr e sittlichen Beweggründe des Lehrberuses sind als göttliche und darum ewig geltende Werte über die Tagesgeltung der bitteren Erfahrungen und Verstimmungen erhaben. Paul Keller läßt in seinen herrlichen Erzählungen "Gold und Myrrhe" aus dem Lehrerleben einen alten

Schulschrank erzählen, er habe den Lehrer in der Schule manchmal beobachtet, wie er sich mübe an ihn, an den Schulschrank, lehnte, wie er aber bann zum Rrugifix an ber Schulmand aufblicte und bann wieder ruftig und froh an die Arbeit ging. Ich verftehe nicht, spricht der Schulschrank, bas Kruzifig ift doch auch nur von Holz wie ich felber, und boch hat der Blick nach dem Kreuze den Lehrer alle Müdigkeit vergessen lassen. Meine Berren! Die Erzieher, Die zum Rreuze aufblicken, arbeiten unter einem Zeichen, bas bie Aufschrift trägt: In Diesem Zeichen wirft bu fiegen über alle Müdigkeit und Verdroffenheit! Ein wahrhaft religiöfer Lehrer kann nie zum griesgrämigen Schulmeifter entarten. Die Methodit in Ehren! Aber die Methodit allein macht nicht ben Lehrer. Die folgerichtige Durchführung ber methodischen Grundsätze sett einen fast unerschöpflichen Reichtum von innerer Berufsfreudigkeit voraus. Die Freude aber, auch die Arbeitsfreude, ist nach St. Baulus eine Frucht bes Beiligen Geiftes, also ein Angebinde ber Religion.

#### Auf den Söhen der Erziehungskunft.

Die Religion begründet endlich eine lebensvolle Verbindung des einzelnen Schulmannes mit dem großen Erzieher von Nazareth, und diese Verbindung leitet Ströme des Segens in die Schule. Der göttliche Lehrmeister hat in den Lehrproben des Evangeliums das Meisterstück von pädagogischer Methodik und Psychologie geliefert und ist als das Licht der Menschheit der Hauptlehrer jeder Volksschule, der Rektor jeder Mittelschule, die Magnifizenz jeder Hochschule, der Oberschulrat des gesamten Schulwesens geworden. Schulgehilfen dieses einen Lehrers der Menscheit zu sein, ist unser höchster Lehrauftrag, unser höchstes Arbeitsideal, unser kräftigster Arbeitsantrieb.

Das Evangelium Johannis (Kop. 3) hat uns das unsterblich schöne Bild eines Lehrers zu den Füßen Jesu ausbewahrt: Nikodemus, "Lehrer in Israel", war in der Nacht zum Meister gekommen, und der Meister opferte ihm die Nachtruhe und gab

ihm privatissime beim matten Schimmer ber Ollampe eine ewig bedeutsame nächtliche Unterrichtsftunde über die Wiedergeburt aus bem Wasser und bem Beiligen Beifte, über die Sendung bes Erlösers, über die Erhöhung des Menschensohnes und über das Behen bes Geistes. Es war eine ewig benkwürdige Religions. stunde über die höchsten Wahrheiten unserer Religion. Nitodemus bekannte: "Meister, wir wissen, daß du von Gott gekommen bist." Das war bas Credo ber Lehrerschaft, und mit diesem Bekenntnis war die Religion in jener Musterschule zur Konfession geworden. Der gleiche Nitodemus, ber damals aus Menschenfurcht, alfo aus Charafterschwäche, in ber Nacht zum Meifter gekommen war, nahm später ohne Menschenfurcht mutig bessen Leiche vom Rreuze; er war in ber Schule Jesu zum Charakter gereift. Nitodemus, ber Lehrer zu ben Füßen Jefu, in einer Schule mit Religionsunterricht, in einer Ronfessions. ichule, in einer Charakterschule, bas ift unfer Schul. programm, und zwar ein Schulprogramm aus bem Evangelium!

Laßt dem Kinde das Himmelreich der Religion! Man dürfte unser Jahrhundert nicht mehr das Jahrhundert des Kindes und der heiligen Ehrfurcht gegen die Kinderseele nennen, man müßte es das Jahrhundert der Kindesschändung heißen, wenn es eine Kinderschule ohne Keligion einrichten würde. Die Tränen, die der wissenschurstige Verstand des Kindes weint, wenn es auf sein Warum keine Antwort erhält, sind keine Perlen in der Krone seiner Erzieher; noch weniger sind es die Tränen, die das gottesdurstige Herz des Kindes weint, wenn sein Durst nach dem Himmelreich nicht gestillt wird. Menschen des 20. Jahrhunderts, laßt dem Kinde sein Himmelreich!

In der Ballade "Der Tod des Tiberius" von Emanuel Geibel ist die Wacht der Germanen unter dem Kreuze dichterisch dargestellt: In der römischen Legion, die als Henterzug die Hinrichtung des Gekreuzigten auf Golgatha zu überwachen hatte, habe auch ein Germane gedient, und ihm sei das

Los gefallen, in ben letten Stunden unter bem Rreuze Poften zu stehen. Wie dem auch sei, heute stehen die Germanen Wachtposten unter bem Rreuze, und Sie, meine Damen und Berren von der Schule, Sie sind die Ehrengarde, welche die Wacht am Kreuze in der Schule übernommen hat. Der Wilbe tobt schon an ben Mauern, stehen Sie treue Wacht am Schulfreng! Der große Erzieher, ber heute am 27. August seinen Feiertag hat, ber hl. Joseph von Calajanza, ber Gründer der frommen Schulen, wird von der driftlichen Runft dargestellt: an der einen Sand ein Rind und in ber andern Sand ein Rreng. Rind und Rreug, aber das eine nicht ohne das andere, find die höchsten Kleinodien bes driftlichen Lehrers. Meine verehrten Herren Kollegen! Glauben Sie an ben ideal-pädagogischen Gehalt und an die realpädagogische Kraft der Religion des Kreuzes! Die Religion unterdrückt kein einziges mahres Erziehungshochziel. Sie steckt vielmehr die Ziele der Erziehung höher, und der Mensch wächst mit seinen höheren Zwecken. Die Religion ift unsere treueste Bundesgenossin, um ebenmäßig geschulte, charakterfest erzogene, sexual padagogisch und sozial-padagogisch gewappnete Menschenkinder ins Leben zu schicken. Die Religion ift die Berzogin unter allen Erziehungs. mitteln.

### II. Religionsunterricht in der Fortbildungsschule.

Leitgebanken eines Vortrags auf dem pädagogischen Unterrichtsgang zu Aschaffenburg am 24. Juni 1911.

er italienische Frauenkongreß, der in der letzten Juniwoche 1911 in Rom tagte, glaubte das Kapitol der Gewissenssfreiheit mit der Entschließung retten zu müssen, "jeder konfessionelle Religionsunterricht solle in den Gemeinde und Staatsschulen untersagt werden", und tatsächlich hat in der Stadt Nathans der Staatsrat den pflichtmäßigen Religionsunterricht in der letzten Juliwoche vollends abgeschafft. Auch diesseits der Alpen ist das Lied der Bremer Stadtschulmusikanten weitum im Reiche, in der Pfalz

von Ludwigshafen bis Pirmasens, nachgesungen worden. Gegenüber diesen Stimmen, die nach Verbannung des Religionsunterrichtes rusen, hat soeben die Thronrede des österreichischen Kaisers die Thronrechte der Religion in der Volksschule seierlich verkündet: "Unter steter Vetonung ihrer auf sittlich religiöser Grundlage aufgebauten erziehlichen Hauptaufgabe wird die Volksschule die Jugend für die praktischen Ansorderungen des wirtschaftlichen Wettbewerds in volksommenerem Maße als bisher vorzubilden haben."

Es war vorauszusehen, daß bei den Vorberatungen über die Neuordnung des Fortbildungsschulwesens der Sturmlauf gegen den Religionsunterricht mit neuer Wucht einsetzen werde. Um 6. März 1911 murde bem preußischen Abgeordnetenhaus der Besegentwurf über die Errichtung von Pflichtfortbildungsschulen vorgelegt, am 4. April erklärte auf einer Frauenversammlung im Architektenhaus in Berlin Frau Minna Cauer, man werde lieber auf die weibliche Fortbildungsschule verzichten, als daß man den Religionsunterricht in dieser Schule mit in Rauf nehme, und tatsächlich hat am 23. Juni ein Ausschuß des preußischen Abgeordnetenhauses, welcher das Fortbildungsschulgesetz vorberaten follte, ben pflichtmäßigen Religionsunterricht und die geiftliche Schulaufsicht in der Fortbildungsschule mit 11 gegen 8 Stimmen abgelehnt. Auch in Bayern glauben die Religionsstürmer die Stunde zu einem Scherbengericht über den Religionsunterricht in der Fortbildungsschule gekommen. Mit besonderer Schärfe wurde auf der Hauptversammlung des Verbandes baberischer Gewerbe. vereine am 2. Juli in Würzburg die "Entlastung" der gewerb. lichen Fortbildungsschule vom Religionsunterrichte gefordert.

Das Heimatrecht des Religionsunterrichtes in der Fortbitdungsschule gründet sich, aphoristisch gesprochen, auf einen dreisachen Rechtstitel. Wir fordern ihn:

Erstens im Namen des bayerischen Schulrechtes. Die Fortbildungsschule soll die Rechtsnachfolgerin der bisherigen Sonntagsschule werden. Für die Sonntagsschule aber war der Religionsunterricht in der Form der Christenlehre streng ver-

pflichtend, durch Allerhöchste Verfügung vom 4. Juni 1903 auch dann, wenn die Schule durch Privatunterricht ersetzt wurde. Die Fortbildungsschule ohne pflichtmäßigen Keligionsunterricht könnte also nicht als eine Fortentwicklung zum Besseren, nicht einmal als gleichwertiger Ersatz der Sonntagsschule gelten.

Ferner: die Fortbildungsschule soll mit der Werktagsschule zusammen die bayerische Volksschule bilden und das in der Werktagsschule Grundgelegte in unmittelbarer Vorbereitung für das praktische Leben ausbauen. Die rechtliche Grundlage kann also, wenn unser Schulwesen auf Folgerichtigkeit und innere Rechtseinheit nicht verzichten will, nur durch Angleichung an das tatsächlich geltende Schulrecht der Werktagsschule geschaffen werden. Sine Sonntags oder Fortbildungsschule, die ohne Religionsennterricht das in der Werktagsschule Ausgebaute wieder einreißt, wäre dem Arbeiter gleich, der am Sonntag das am Werktag sauer Verdiente wieder verschleudert.

Zweitens im Namen der sittlich pädagogischen Aufgabe der Fortbildungsschule. Staatsminister v. Wehner hat in der baherischen Abgeordnetenkammer der Fortbildungsschule die Aufgabe zugewiesen, "auf religiös sittlicher und vaterländischer Grundlage ihren Teil dazu beizutragen, daß aus den jungen Leuten im Hinblick auf ihren künstigen Beruf und unter Berüchsichtigung der gegebenen Lebensverhältnisse sittlich, geistig und körperlich tüchtige und brauchbare Menschen werden". Mit diesem wuchtigen Sah wird die Fortbildungsschule als Erziehungsschule gekennzeichnet, wie es auch die diesjährige Thronrede des österreichischen Kaisers und das Schulideal der besten Pädagogen sür die Bolksschule fordern. Für diese erzieherischen Aufgaben der Schule aber stellt die Keligion gerade in der Sturm und Drangperiode des Lebens unersetzliche, übernatürliche Erziehungswerte zur Bersügung.

Drittens im Ramen der sozial pädagogischen Aufgabe der Fortbildungsschule. Wenn die Schule die Kinder des 20. Jahrhunderts auf die sozialen Zeitströmungen dieses Jahr.

hunderts vorbereiten will, muß sie der bedenklichsten Zeiterscheinung im sozialen Leben, dem Wachstum der Umsturzbewegung, Rechnung tragen und den Schülern die Achtung vor Thron und Altar ins Leben mitgeben. Nun aber ist die soziale Sittlichkeit am sestesten in der Religion verankert. Mit der Anrufung des Gottesnamens steht und fällt der Eid und mit dem Eid ein Tragpseiler der gesellschaftlichen Rechtsordnung. Gottesleugnerschulen werden Werkstätten des Umsturzes. "Die Areuzzerbrecher brechen auch die Königskronen."

Bur Lehrart des Religionsunterrichtes in ber Fort. bilbungsichule habe ich einen dreifachen Wunsch: Erftens perfönliche Bärme. Auch das glanzvollste Rüstzeug der Unterrichts. funft fann die lebensvolle personliche Barme nicht erfegen, die bald mit einem Bilde, bald mit einer packenden Begebenheit aus der bayerischen Geschichte den Unterricht zu beleben sucht. Der Religionslehrer ist die Religionsstunde. Nur muß er auch außerhalb der Schule der Jugend nähertreten und auch für die iportliche Unterhaltung der heutigen Jugend Teilnahme zeigen. Zweitens lokale Farbe. Die Fortbildungsschule hat in der Wahl des Unterrichtsstoffes mehr Freiheit als die Werktagsschule. Der Religionslehrer wird also den religiösen Tagesfragen, die durch ein sozialistisches Flugblatt ober eine Freidenkerversammlung im Umfreis seiner Schule angeschnitten wurden, ein besonderes Augen. merk zuwenden. Dann aber lieber mit wenigen, packenden volkstum. lichen Gründen als mit einer Wolfe von theologischen Beweisen, die die Schüler nicht behalten können. Der Lehrstuhl in der Schule soll Tagesfarbe haben. Der dritte Wunsch geht auf engste Busammenarbeit mit den übrigen Fächern der Fort. bildungsschule. Der Ratechet soll mit dem Lehrstoff der andern Unterrichtsftunden und mit deren Technik vertraut fein. Der Sprachunterricht z. B. ist in der Wort- und Satzerklärung nicht zu entbehren, zumal einzelne Ausdrücke (Glauben, Argern, Gnade) im weltlichen Wörterbuch eine andere Bedeutung haben wie im religiösen. Der Religionsunterricht barf aber nicht für

die Hälfte der Religionsstunde reiner Sprachunterricht werden. Der Religionsunterricht darf auch nicht die Faulheit der Schüler in der Fassung der Antworten und in der Richtigkeit der Ausssprache dulden und dadurch dem Sprachunterricht entgegenarbeiten.

Hoffen wir, daß die bayerische Schule ihre ruhmreiche Überlieferung in der Neuordnung bewahre und zu dem ersten Vorsprung (Fortbildungsmöglichkeit für die weibliche Jugend so gut
wie für die männliche) den zweiten großen Vorsprung füge: Fortbildungsschule mit pflichtmäßigem Religionsunterricht. Wolle der Himmel- uns bewahren, daß die Religionsstürmer aus andern Schulbezirken die gute bayerische Art verderben, und daß mit der Einrichtung einer religionslosen Fortbildungsschule auch im Süden
ein weiterer Leichenstein auf dem Friedhof Rousseauscher Pädagogik aufgerichtet werde!

Anmertung. Mittlerweile hat der himmel uns vor diesem Leichenstein bewahrt. Durch zwei Allerhöchste Verordnungen vom 22. Dezember 1913 über Schulpflicht und Berufsfortbildungsschulen in Vapern ist der Religionsunterricht als Pflichtfach bis zum 16. Lebensjahre in den Lehtplan der Fortbildungsschule eingesetzt worden. Die Verordnung über Schulpslicht verfügt in § 12:

"Fortbildungsschulpslichtige sind für die Dauer ihrer allgemeinen Schulpslicht zum Besuche des allgemeinen, von den Kirchengesellschaften eingerichteten Religionsunterrichts ihres Bekenntnisses (Christenlehre usw.) oder eines besondern Religionsunterrichts ihres Bekenntnisses verpflichtet. Ein besonderer Religionsunterricht kann nach Bereitstellung der erforderlichen Mittel auf Antrag der zuständigen kirchlichen Behörde durch Verfügung der Regierung, Kammer des Innern, eingerichtet werden. Bei Volksfortbildungsschulen mit großer Schülerzahl soll dies tunlichst geschehen."

Die Berordnung über Berufsfortbildungsschulen in § 5: "An den öffentlichen Berufsfortbildungsschulen soll für die einer öffentlich aufgenommenen Kirchengesellschaft angehörigen Schüler, soweit sie der allgemeinen Schulpslicht unterliegen, im Einverständnisse mit der zuständigen kirchlichen Behörde in der Regel ein besonderer Religionsunterricht, und zwar von der Dauer dis zu einer Stunde, aber nicht unter einer halben Stunde in der Woche, eingerichtet werden. Soweit ein besonderer Religionsunterricht nicht einsgerichtet ist, sind die Schüler einer Berufssortbildungsschule durch Verfügung

der Regierung, Kammer des Junern, zum Besuche des Religionsunterrichts ihres Bekenntnisses an die Volksfortbildungsschule oder zum Besuche des allgemeinen, von den Kirchengesellschaften eingerichteten Religionsunterrichts ihres Bekenntnisses zu verweisen. Schüler einer nichtöffentlichen Berufssortbildungsschule können zum Besuche des Religionsunterrichts auch an eine öffentliche Berufssortbildungsschule verwiesen werden."

# III. Die freireligiöse Schule und ihre Sittenlehre.

Hirtenbrief für die Fastenzeit 1914. In dritter Auflage im Berlage von Dr. Jäger in Speger erschienen.

Ger Palmeneinzug in Jerusalem, dessen Gedächtnis wir in der beiligen Fastenzeit erneuern, zeigt uns in einem lieblichen, von Pfalmen und Palmen umrauschten Bilde die Teilnahme der Rinderwelt an einer öffentlichen Huldigung für ben Beiland. Die Erwachsenen breiteten ihre Oberkleider wie Teppiche auf den Weg und begrüßten den König von Sion mit Balmen und jubelnden Hosianna. Die lebhaften Rinder ließen sich auch Balmzweige geben und schwenkten sie dem Heiland zum Gruß und hatten den Erwachsenen den Lobgesang bald abgelernt: "Hosianna dem Sohne Davids! Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn! Hosianna in der Höhel" (Matth. 21, 9.) Auch als die festliche Stunde vorüber war, schleppten die Kinder immer noch die Palmzweige auf dem Tempelplat umber und jubelten mit ihren glockenhellen Stimmen: Hofianna, Hofianna! "Als aber die Pharifäer und Bibelgelehrten . . . die Kinder faben, die im Tempel laut sangen: "Hosianna dem Sohne Davids", wurden sie unwillig und sprachen zu ihm: Hörft du, was diese fagen? Jefus aber sprach zu ihnen: Ja. Habt ihr niemals gelefen: Aus bem Munde der Kinder, fogar der ganz Rleinen, haft du Lobgefang bereitet?" (Matth. 21, 15f.) Die Pharifaer, die aufgeklärten Geifter ihrer Zeit, die beim Lobgefang des Bolfes felber ftumm geblieben waren, möchten das unschuldige Hosianna aus dem Munde ber Rinder verboten sehen. Der Seiland aber nennt es Geist vom Geifte der Pfalmen, icon in der Rindheit dem Schöpfer seiner Jugend religiöse Lobgesänge zu singen, "um verstummen zu machen den Feind und Widersacher" (Ps. 8, 3). Sie haben also, die lieben Kleinen, ein biblisch verbrieftes Recht, ihrem Heiland Hosianna zu singen. Wenn die Großen schweigen, werden die Kleinen reden. Wenn die Mündigen Gott lästern, werden die Unmündigen ein Benedictus singen.

Die neueste Zeit trifft Anstalten, ein großes Unrecht, einen Gottesraub am Rinde zu begehen. Sie wollen den Kindern wehren, in die ausgebreiteten Urme bes Beilandes zu fommen, ja sie wollen bem Beiland Rinder aus den Urmen reißen, auf die er bereits fegnend die Hand gelegt hat. Sie haben den gleichen Wunsch wie die Pharifäer am Balmentag: die Kinder follen schweigen und das Hosianna auf den Beiland nicht mehr mitfingen, die Altersgenoffen des Rindes von Mazareth follen nur an Gnade vor den Menschen zunehmen, nicht aber an Gnade vor Gott (Luk. 2, 52). Seit drei bis vier Sahrzehnten sucht die sog. ethische Rulturbewegung amerikanischen Ursprungs auch in Deutschland in weiteren Volkstreisen eine Sittlichkeitsbewegung in Fluß zu bringen, die den Gottesglauben und jedes religiofe Bekenntnis verleugnet und eine Volksmoral ohne Volksreligion, eine Bolfsichule ohne religiofes Hofianna erftrebt. Befonders in Bagern ift diese freireligioje Bewegung an mehreren Orten bereits in die Volksschule eingedrungen, und wie es scheint, ift unsere Rheinpfalz als ein Hauptübungsplat ihrer glaubenslosen und gottlosen Erziehungstunft auserseben. Ich nenne fie glaubenslos und gottlos, weil fie nicht an bas Dafein eines perfonlichen, überweltlichen Gottes glaubt. In gottesläfterlicher Beise wird der Glaube an Gott sogar als "bas größte Unglück der Menschheit" bezeichnet. In dieser Schule wird nicht mehr gebetet, aus dem Lehrplan bieser Schule ift ber Ratechismus verbannt, denn sie wollen gerade ohne Gottes. glauben, ohne Offenbarung, ohne Behngebot, ohne Beiland. glauben, ohne Priefter und Sakrament, überhaupt ohne konfessionell. firchlichen Religionsunterricht aufrechte Menschen erziehen. Un die

Stelle des bisherigen Religionsunterrichts soll ein bleichsüchtiger Moralunterricht ohne die Gotteslehre des Katechismus treten. Wo aber der Glaube an einen persönlichen Gott abgelehnt wird, kann im Ernst nicht mehr von Religion, d. h. von Beziehung zwischen Gott und dem Menschen, und vollends nicht mehr von Offenbarungsreligion die Rede sein. Lebenskunst und Lebenskunde, Weltkunde, Nachdenken über den Sinn des Lebens, Gefühl von der Größe der Welt und was sonst noch in dieser Schule Religion genannt wird, ist nicht mehr Religion im eigentlichen Sinne des Wortes, auch nicht im Sinne der bayerischen Versassung. In unsern Augen ist also eine Sittenlehre und Schule ohne Glaubensbekenntnis und Gottesglauben nicht nur bekenntnislos, sondern religionslos.

Diese Los. von Bott-Bewegung auf dem Gebiet der öffentlichen Sittlichkeit und Erziehung ist eine furchtbar ernste Sache im religiösen Leben der Gegenwart. Euer Bischof mußte keinen Funken von der Hirtenliebe des Heilandes zu den Kindern haben, wenn er zu ben neuesten Vorgangen in der pfalzischen Schulgeschichte und zu ben Rufunftsplanen ber freireligiofen Gemeinde auf pfälzischem Boden schweigen könnte. In dem Konkordat, das vor fast 100 Jahren zwischen Bapft Bius VII. und König Maximilian Joseph von Bayern abgeschlossen wurde, wird es als Amtepflicht eines bagerischen Bischofs bezeichnet, über Glaubens. und Sitten. lehre auch in bezug auf die öffentlichen Schulen zu machen (Art. 5). Roch lauter wird dieses Wächteramt von einem biblischen Wort geforbert: "Menschensohn, ich habe bich zum Bächter über bas Saus Ffrael beftellt. Wenn du ein Befehlswort aus meinem Munde vernimmft, verkunde es ihnen in meinem Namen. Wenn ich jum Gottlosen spreche: Du wirst bes Todes sterben, und du verkündest es ihm nicht und überbringst es ihm nicht, damit er von seinem bosen Weg umkehre und lebe, so soll er, der Gottlose, ob seiner Bosheit dahinsterben, sein Blut aber werde ich von beiner Band fordern. Wenn du es aber dem Gottlosen verfündet haft und er sich nicht bekehrt von seinem Frevel und

seinem gottlosen Wege, so wird er wohl auch ob seiner Bosheit dahinsterben, du aber hast deine Seele gerettet" (Ez. 3, 17—19). So soll der Fastenhirtenbrief 1914 wie ein Wächterruf auf die Gefahr der religionslosen Schule und ihrer gottlosen Sittenlehre aufmerksam machen. Bis ins kleinste Dorf hinaus soll er den religiös gesinnten und religiös erkalteten Eltern die Segenswirkungen der religiösen und die Fluchwirkungen der religionslosen Erziehung verkünden.

Trib additional to I have I tone made to

1. Drei Heilandworte, jedes ein Hosianna einer neuen Beit, bilben zusammen das Rinberichutgefet bes Enangeliums. Das erste Wort: "Laßt bie Rleinen zu mir kommen und wehret es ihnen nicht, benn für solche ist bas Himmelreich" (Matth. 19, 14. Mark. 10, 14. Luk. 18, 16). In diesem Wort werden die unveräußerlichen Rechte Gottes auf das Rind und die Rechte des Rindes auf feinen Gott als neues Recht im neuen Reiche verfündigt. Seilig find die Rechte Gottes auf die Gebilde seiner Sand, heilig die Rechte der Kinder auf den Schöpfer ihrer Jugend. Die Kinder haben auf Grund der Taufe ein Recht darauf, später beten zu lernen, bei ben Prozessionen Hosianna mitzusingen und in der Schule Religionsunterricht zu erhalten. Reine wehrende Kraft barf biefe beiden, Gott und die Kinder, trennen wollen, denn die Kinder haben eine besondere und dringliche Ginladung erhalten, zu ihrem-Beiland zu kommen. Darum haben die Rinder in unfern Gottes. häusern ihren Plat zunächst dem Tabernakel, weil sie in der Rangordnung der Liebe Sesu Hofrang haben.

Im zweiten Heilandwort: "Wer eines von diesen Kindern ausnimmt in meinem Namen, der nimmt mich auf" (Mark. 9, 36. Watth. 18, 5), werden die Rechte des Kindes auf Menschen-liebe und Menschenhilse beurkundet. Das Kind ist nicht nur ein besonderer Liebling Gottes, es hat in hilfloser Lage auch ein besonderes Unrecht auf die Liebe der Menschen, wenigstens

dort, wo Kinderhort und Kinderschutz "in seinem Namen", d. h. aus religiösen Beweggründen, im Dienste der Geschwister des Kindes von Bethlehem sich betätigen. Dieses Heilandwort: "Wer ein Kind ausnimmt in meinem Namen, der nimmt mich auf", hat die vielen Waisen, und Findelhäuser, diese steinernen Hosianna, gebaut. Dieses Wort leuchtet wie ein Stern von Bethlehem über allen Kinderschulen und Kommunikantenanstalten, wo gläubige Lehrer und Lehrerinnen die junge Saat bestellen. Dieses Wort ist auch die Seele der modernen Jugendpslege und Jugendfürsorge in den Kettungshäusern verlorener Jugend, in Kindergärten, Krippen und Ferienkolonien, in Vormundschaftswesen und Jugendgericht, soweit diese ausgesprochen im Namen Jesu arbeiten.

Das dritte Wort im Kinderschutgesetz bes Herzens Resu verfündet die Rechte des Rindes auf sittlichen Schut für Unschulb und Taufgnabe: "Wer einem von biefen Rindern, die an mich glauben, Argernis gibt, bem follte man einen Mühlstein um ben Hals binden und ihn in die Tiefe des Meeres versenken. Wehe der Welt um der Argernisse willen! . . . Es ist der Wille eures Vaters im Himmel, daß auch nicht eines von diesen Kindern verloren gehe" (Matth. 18, 6 7 14. Mark. 9, 41. Luk. 17, 2). Das Auge des Heilandes sah die Verbrechen am Rind, vom Kindermord von Bethlehem bis jum Massenkinder. mord des 20. Jahrhunderts; er sah die wilde Jagd nach dem Garten ber Rinderunschuld, und barum stellte er biefes flammende Strafgesetz wie einen Schutzengel mit flammendem Schwert vor ben Eingang zu biesem Garten. Das sind die gottverbrieften Rechte bes Kindes: das Recht auf sittlichen Schutz vor bosen Menschen, das Recht auf die Liebe guter Menschen und als höchstes das Recht auf freie Bahn zu seinem Gott und Beiland.

2. In jener Zeit, als der Erlöser sein weltgeschichtliches Aufgebot ergehen ließ: "Laßt die Kleinen zu mir kommen", sprach er auch einen besondern Segen über die Kinder. "Er schloß sie in seine Arme, legte ihnen die Hände auf und segnete sie" (Mark. 10, 16). Dieser besondere Heilandsegen ruht heute noch auf den

Rindern, so gut ber Schöpfersegen in ihren Eltern weiterwirkt, und seit jenem Aufgebot fühlen sich die Rinder wie von einer geheimnisvollen Rraft zum Beiland hingezogen. Das unverdorbene Rind trägt in der Seele eine reiche Anlage für bas Simmel. reich. "Für solche ist bas Himmelreich" (Matth. 19, 14). Diese Unlage ist ihm nicht erst von einer religiösen Mutter fünstlich eingeimpft; der Gingeborne bes Baters, ber jeden neuen Unfömmling dieser Welt erleuchtet (Joh. 1, 9), hat jedem Kind auf bie Stirne geschrieben: Du gehörft bem Berrn. Vorausgesett, daß der Religionsunterricht der Schule mit guter Vorbereitung, mit wirklicher Lehrkunft, mit perfonlicher Warme erteilt wirb. bringt ihm das Kind ein empfängliches Erdreich entgegen wie feinem andern Lehrgebiet der Schule. Gine vernünftige Erziehungsweise muß diese Seelenverwandtschaft bes Rindes mit den christ. lichen Wahrheiten, das Heimweh nach dem Beiland, wie jede gefunde Anlage ausbilden und barf fie nicht verkummern und verfrüppeln lassen.

Eine religionslose Schule spricht nicht die Mutter. sprache des Rindes, nicht die Sprache feines Bergens. Eine heilandfremde Erziehung, die den Kindern das Gebot, zum Beiland zu kommen, aus ber Seele reden will, spricht zu ihnen in fremden Lauten einer fremden Welt. Wie sollen Kinder vom 10. bis 12. Lebensjahr am sittlichen Gehalt beutscher und eng. lischer Bühnenstücke, also aus Büchern ber Mittelschule, sittlichen Fortschritt lernen, wie sollen die ältesten Jahrgange ber Bolks. schule aus der deutschen und griechischen Philosophie, also aus Büchern ber Sochschule, die sittlichen Werte sich zusammensuchen? Ein folder Schulplan ift bem Erwachsenen, nicht aber bem Rinde feelisch angemeffen. Mit religionsgeschicht. lichen und philosophischen Studien mag der erwachsene Mann, der ben Glauben feiner Jugend verlor, die Leere in feiner Seele auszufüllen suchen; für Schüler ber Volksschule, auch für die letten Jahrgange, bleiben folche Studien unverdauliche Beiftes. nahrung. Der heilige Apostel Paulus hat einen besseren Erziehungsgrundsat: Den Kindern die Nahrung der Kinder, den Erwachsenen die Speise der Starken! (1 Kor. 3, 1 f. Hebr. 5, 12—14.) Ein Kind, das in unnatürlicher Frühreise die Erwachsenen nachäfft, spielt eine ebenso komische Figur wie ein Mann, der ein ewiges Kind bleibt. "Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, bachte wie ein Kind, urteilte wie ein Kind; als ich aber Wann wurde, legte ich ab, was des Kindes war" (1 Kor. 13, 11).

Die religionslose Schule spricht eine fremde, für die Seele des Rindes unnatürliche Sprache auch beshalb, weil fie bie Sprache bes Zweifels und ber Berneinung, nicht bie Sprache bes Glaubens spricht. Die religionslose Schule, in ihrem Wefen Auflehnung gegen die alte Schule im Zeichen des Kreuzes, muß notwendig ihre Schüler unnatürlich frühzeitig in ben religiösen Streit hineinziehen und ihnen sagen: Der Glaube an einen überweltlichen Gott, an Unfterblichkeit und Jenseitsleben sei Aberglaube; das Kreuz sei nicht eine Kraft Gottes, sondern Torheit und Argernis; das Chriftentum fei nicht eine Stiftung Gottes, fondern eine Ginfuhrware aus bem Morgenland, dem gelobten Land der Geiftestnechtung; die Biblische Geschichte sei ein Märchen. buch wie "Taufend und eine Nacht"; der Mensch sei ein entwickeltes Tier; die andern Rinder, die noch in Rirche und konfessionellen Religionsunterricht gingen, seien arme, irregeleitete Rinber; fie allein, die Schüler der religionslosen Schule, seien die Aufgeklärten, Die Entdecker einer neuen Zeit. So wird das Gift des Zweifels in die jungen Herzen gegoffen, das Unkraut des Unglaubens in den Frühlingsgarten gesät. Der Heiland fordert, die Großen follten wie die Kleinen werden (Matth. 18, 3), follten sich den treuherzigen Glauben der Kindheit vom treulosen Leben nicht rauben laffen; ftatt deffen lernen in der religionslosen Schule die Rleinen wie die Großen tun und alle Ratechismuswahrheiten bezweifeln und ablehnen. Die Lehrtätigkeit in der Schule fest von A bis 3 ben Glauben an das Wort des Lehrers voraus. Dhne diesen Glauben lernt das Kind nicht einmal die geraden Zahlen von den ungeraden unterscheiden. In der religionslosen Schule soll ber Schüler den Worten des Lehrers glauben und dem Worte Gottes nichts als Unglauben entgegenbringen.

3. Nach dem Lehrplan einer religionslosen Schule sollen die Rinder vom 6. bis 10. Lebensjahr aus Märchen. und Sagen. stoffen das Abc der sittlichen Lebensordnung lernen. Märchen und Sagen, Werke bes bichtenden Menschengeistes, mogen bie Phantafie des erwachenden Kindergeistes anregend unterhalten, in den Schuljahren bagegen muß die Phantafie des Rindes all. mählich aus der Traumwelt der Märchen herausgeführt werden. Die Rinder sollen feine Märchenpringen und Abenteurer, feine Träumer und Phantaften werden, die Kinder sollen auf dem Boden ber Wirklichkeit benken lernen. Der Religionsunterricht ift nicht eine Ertötung bes Denkens. Der Ratechismusunterricht, der weit mehr ift als ein bloßes gedankenloses Auffagen des Ratechismus, fordert mit seinen übersinnlichen Wahrheiten von dem jungen Kopf viel mehr geistige Anstrengung als das Rechnen mit Silfe der Rechenmaschine. Die Biblische Geschichte, für die gottesgläubige Schule eine Erzählung geschichtlicher Tatsachen, hat auch für die Kleinen viel mehr unterrichtlichen und erzieherischen Wert als die Märchenbücher der religionslosen Schule.

Die Schule hat die Aufgabe, die Kinder ins Reich des Wissens einzusühren und mit einer Summe elementarer Kenntnisse und Fertigkeiten auszurüften. Höher aber als alles Wissen steht das Gewissen. Höher als die Verstandesbildung steht die Charakterbildung, die Veredelung des jugendlichen Willens zum beharrlichen Bekenntnis sittlicher Grundsähe, die Erziehung zum tapfern Wollen gegenüber dem Guten und Psslichtmäßigen, zum tapfern Nichtwollen gegenüber dem Bösen und Verbotenen. Kinder müssen sich selbst erziehen lernen, und zwar haben sie in den undeugsamen Sittengeboten und kirchlichen Gnadenmitteln ihrer Religion die beste Schule der Selbsterziehung und Charakterbildung. Wenn der Katechismus gebietet: Du solst den Herrn, deinen Gott, aus deinem ganzen Herzen lieben (Matth. 22, 37) und keine fremden Götter neben ihm haben (5 Mos.

5, 7 u. ö.), bann verbietet er zugleich, mit geteiltem Bergen nach zwei Seiten zu hinken und vor jedem neuen Tagesgögen charakter. los das Anie zu beugen. Menschen nach dem Bergen der Biblischen Geschichte sind nicht Schilfrohre, von jedem Windhauch bewegt, sondern Johannesnaturen, die den Ropf sich abschlagen lassen, die aber um feinen Preis ber Welt ja fagen, wo ihr Gewiffen nein gebietet. Die lebensmahre und lebenswarme Geschichte ber Märtyrer, die für ihre Überzeugung in den Tod geben, bietet der Charafterschule ganz andere Erziehungswerte als die erfundenen Beldentaten der Märchenbücher. Das Leben ift fein Kinderspiel. Das Leben stellt vor Aufgaben, zu beren Lösung wir die ganze Spannfraft bes fittlichen, von der Gnade getragenen Willens not. wendig haben. Rein Buch der Welt macht der Jugend schon in ben Morgenstunden des Lebens das Gefet der Arbeit fo flar wie die Biblische Geschichte. Da lernt sie, daß Gott der Herr sechsmal mehr Arbeitstage als Ruhetage eingesetzt (1 Mos. 2, 2), daß der Anabe von Nazareth in ihrem Alter in der Werkstatt gearbeitet, daß ber Hausvater schon am frühen Morgen Arbeiter für seinen Weinberg gesucht hat (Matth. 20, 1).

Kinder müssen entsagen lernen, müssen sernen, den Wert bes Lebens nicht nach der Zahl der Vergnügungen, sondern nach der Treue der Berufsarbeit, nicht nach den erfüllten Wünschen, sondern nach den erfüllten Pflichten einzuschätzen. Verwöhnte, verweichlichte, flatterhafte Kinder mit langen Wunschzetteln werden unglückliche Menschen. Jene Kinder, die im Evangelium auf dem Marktplatze spielten und von einer Minute zur andern mit Flötenspiel und Klagekied wechselten (Matth. 11, 16 f.), sind keine sittlichen Vorbilder nach dem Herzen Gottes. Stimmungsmenschen, die von den Launen des Augenblicks und Stimmungen des Tages beherrscht werden, sind die Qual ihrer Umgebung. Auch für diese letzte Aufgabe der Schule — entsagen lernen, sich selbst beherrschen lernen — sind die sittlichen Großmächte der Religion nicht zu entbehren. Der Gedanke an die Allgegenwart Gottes, der Ausblick zum Kreuze, dem Wahrzeichen der Selbstentäußerung,

ber Glaube an den Schutzengel, das heilige Versprechen der letzten Beicht, Gebet und Engelbrot, das alles stellt dem religiösen Kinde eine Wehrkraft aus der Höhe zur Seite, die dem Kinde der religionslosen Schule in der Stunde der Versuchung sehlt. Wie kann dem, der den Gottesglauben wie ein Kinderspielzeug weggeworfen hat, das Cbenbild Gottes in einer unschuldigen Seele noch etwas Heiliges sein?

Der Heilige Bater Pius X. rief die Jugend früher als sonst zur heiligen Kommunion, weil auch die wilde Genufsucht ber Zeit, die erwachende Leidenschaft, die gewiffenlose Berführung die Jugend früher als sonft in ihren Bannkreis ziehen. Der Becher der Luft, gefüllt mit dem Taumelwein aus den Weinbergen von Sodoma, der alle wilden Naturtriebe aufpeitscht, wird der Jugend früher als sonst in die Sand gedrückt; barum soll sie auch früher als sonst ben Relch bes Beiles ergreifen und ben Ramen bes Herrn anrufen. Als der Berr im Evangelium fich des Bolfes erbarmte und bei der Brotvermehrung den Sungernden die Borspeise der heiligen Euchariftie reichte, waren auch Kinder dabei (Matth. 15, 38). Es ift also im Geifte des Evangeliums, wenn die Kirche heute den Kindern am Tische des Herrn das Brot der Starken als Wegzehr für die Wanderung bes Lebens reicht, während aus der religionslosen Schule das Klagelied des Propheten tont: "Die Kinder rufen nach Brot, und niemand ift, ber es ihnen bricht" (Rlagel. 4, 4).

II.

Die Segenswirkungen der religiösen Erziehung und die Fluchwirkungen der religionslosen Erziehung werden aber nur zum Teil schon in den Kindheitsjahren in die Halme schießen. Zu voller Ernte werden sie sich erst im späteren Leben nach der Schulzeit auswachsen. Die Kinder lernen ja nicht für die Schule, sondern für das Leben. Religion ist ja nicht nur Milch für die Unmündigen, sondern auch feste Speise für das Mannesalter (1 Kor. 3, 1 f.; Hebr. 5, 12—14), und der Prophet will nicht, daß die Frömmigkeit wie der Morgentau nur in den Morgenstunden des Lebens auf den Gräsern funkle und dann bald spursos vergehe (Ds. 6, 4). Die christliche Religion und Sittenlehre haben einen zweiten Segen für das Menschenleben.

Die Wortführer ber religionslosen Schule beteuern hoch und feierlich, auch ihre Schule solle die Kinder für sittliche Lebens. auffaffung und fittliche Lebensführung erziehen. Im Gegenfat zur christlichen Sittenlehre und Sitte soll aber ihre Moral von ber Grundlage des Gottesglaubens und der göttlichen Gebote, überhaupt von den Glaubenstatsachen der Offenbarungsreligion vollständig abgehoben werden. Gie wollen sittlich, wahrhaft, ehrlich, pflichttren, wohltätig fein, ohne gottesglänbig zu fein. Ginem in Arbeiterfreisen vielgelesenen Buch ift es flar wie bas Einmaleins, Religion und Moral hätten nichts miteinander zu tun. Wir werden sehen, daß die beiben Tafeln vom Sinai, die erfte Tafel mit dem Namen Gottes und die zweite mit den fitt. lichen Schutgesetzen für die Menschenrechte, ungertrennlich miteinander verbunden find. Die folgenden Abhandlungen liegen streng auf der Linie meines Themas; benn mit der Möglichkeit einer religionslosen Moral steht und fällt die Berechtigung ber religionslosen Schule.

Wir brauchen Gottes Offenbarung, um das sittlich Gute sicher zu erkennen; wir brauchen Gottes Autorität, um das sittlich Gute pflichttreu zu wollen; wir brauchen Gottes Gnade, um das sittlich Gute tatkräftig zu vollbringen.

1. Wir brauchen Gottes Offenbarung, um das sittlich Gute sicher zu erkennen. Wohl gibt es auch ohne Offenbarung als Gemeingut aller Zeiten und Zonen eine ungeschriebene sittliche Ordnung, die in allgemeinen Grundsätzen zwischen gut und böse wie zwischen Tag und Nacht unterscheidet. Gottesdienst sei gut, Gotteslästerung sei schlecht; Elternliebe und Königstreue seien gut, Bruderhaß und Verrat seien schlecht; eheliche Treue und Privateigentum seien gut, Untreue und Diebstahl seien schlecht. Diese natürliche Sittenordnung

ist nicht von Menschen eingerichtet; sie war vielmehr vor jedem geschriebenen Gesetz als gegebene Größe, als Urkatechismus jeder staatlichen und religiösen Ordnung schon vorhanden und kann beshalb auch durch keine Macht der Erde außer Rechtskraft gesett werden. Reine Volksversammlung fonnte ben Königsmord für erlaubt, fein Parlament bas Privateigentum für Diebstahl erklären. Die gesetzgebenden Mächte der Erde können die allgemeinen Grundsätze der natürlichen Rechtsordnung für ihre Rechtsgebiete näher bestimmen, mögen durch unsittliche Verordnungen mit der sittlichen Ordnung sich in Widerspruch fegen, fönnen aber nicht ben Gottesdienst für etwas Unerlaubtes erklären oder sonft ein Gesetz der sittlichen Ordnung aufheben. Wie alle Gewalt ber Erde nicht imftande ift, auch nur den kleinsten Stern am himmel auszulöschen, so ift auch gegenüber ben Gefeten ber sittlichen Ordnung, die wie ein zweiter Sternenhimmel unsern Pfaden leuchtet, die Macht der Erde Ohnmacht. Noch viel weniger kann ein einzelner Mensch wahnwizig nach den Sternen greifen und die sittliche Ordnung in einem einzelnen Bunkte ober gar im ganzen umordnen wollen. Der einzelne hat die Wahl, seinen Willen der sittlichen Ordnung unterzuordnen oder sich bagegen aufzubäumen, er hat aber nicht die Bahl, das Gute schlecht und das Schlechte gut zu nennen. Kein Kain fann ben Brubermord (1 Mos. 4, 8), kein Giezi ben Betrug (4 Kg. 5, 20 ff.), kein Judas den Verrat (Matth. 26, 47-50), fein Ananias Die Litge (Apg. 5, 1 ff.) für erlaubt erklären.

Auch ohne besondere Offenbarung wäre die sittliche Ordnung vom Namen Gottes nicht zu trennen; denn wie die gesamte Naturordnung setzt auch die sittliche Rechtsordnung einen persönlichen Geist voraus, der sie erdacht, und einen persönlichen Willen, der sie gefügt hat. Durch die besondere Offenbarung Gottes aber vom Berge Sinai bis zur Bergpredigt des Evangeliums werden die allgemeinen Grundsätze der natürlichen Sittenordnung, bis dahin ungeschrieben und darum weniger bestimmt, schwarz auf weiß im einzelnen näher bestimmt, und unter der Bürgschaft, daß

das Gute einmal über das Boje fiegen werde, der Denschheit mit bem Namen Gottes unterschrieben und gesiegelt neu vorgelegt. Die Gesetze ber sittlichen Ordnung — Du sollst Vater und Mutter ehren, nicht töten, nicht ehebrechen, nicht stehlen, nicht falsches Zeugnis geben, des Nächsten Weib und Gut nicht begehren — verpflichten gegebenenfalls zu den schwerften Opfern und Seelenkampfen und Verzichtleistungen, verpflichten, bafür zu leben und zu sterben. Da muß auch der lette Zweifel verstummen, ob es nicht boch am Ende Menschenfatung und Menschenherkommen fei, vielleicht als soziale Notlüge nur beshalb erfunden, weil sonst ein Zusammenleben in gesellschaftlichen Berbanden unmöglich ware. Da muffen wir Felfenboden unter den Fugen haben, da müssen wir alle mit unfehlbarer Sicherheit wissen, was die sittliche Ordnung von uns verlangt, und zwar schon in der Jugend, am Anfang ber sittlichen Laufbahn, nicht erft, wenn die Rräfte des Lebens verausgabt sind. Dem Bater sei Dank durch unsern Herrn Jesus Christus, daß er uns durch seine Offenbarung, durch die Propheten, durch seinen Sohn, durch die Gebote seiner Kirche das sittlich Gute und Bose bis ins einzelne schwarz auf weiß zu erkennen gab. Jest ruht die sittliche Ordnung auf ber Offenbarung Gottes und damit auf Felfenboden.

Die sittliche Ordnung der Religionssosen, deren Sittensehre vom Gottesglauben unabhängig sein soll, hängt in der Luft und führt in der Fernwirkung auf sittliche Unordnung hinaus. Siner ihrer Wortsührer hat das surchtbare Bekenntnis abgelegt: "Was gut und bös ist, das weiß noch niemand." Wer noch nicht einmal weiß, was gut und böse ist, der ist nicht berusen, der Menschheit eine neue Sittensehre zu verkünden und die Kinder zu einem sittlichen Leben zu erziehen. Wer senkrecht und schief nicht unterscheiden kann, ist nicht zum Baumeister berusen. Die sittliche Ordnung ist entweder der Ausdruck des göttlichen Willens, oder sie wird zum Spielzeug der menschlichen Willens, oder sie wird zum Spielzeug der menschlichen Willens. Ungläubige Kinder werden mit den Taseln vom Sinai spielen und sie zerbrechen wie ihre Schiefer-

taseln. Jsaias hält denen, die alle sittlichen Begriffe umwerten wollen, im Namen Gottes entgegen: "Wehe euch, die ihr das Böse gut nennt und das Gute bös, die ihr die Finsternis als Licht erklärt und das Licht als Finsternis" (Js. 5, 20). Der Unglaube wird den Sinai, den alten Gottesberg, nicht von der Stelle rücken; denn die Macht, Berge zu versetzen, ist nur dem Glauben, nicht dem Unglauben verheißen (Matth. 17, 19).

2. Wir brauchen Gottes Autorität, um bas sittlich Gute pflichttreu zu wollen. Die sittiiche Ordnung ift die entfernte Regel des menschlichen Handelns, die nächste Regel unseres Handelns heißt Pflicht und Gewissen. Pflicht und Gewissen - zwei Worte von stahlhartem Klang, zwei Könige von gebietender Majestät, zwei Hohepriester mit reicher Segensfülle! Pflichttreue ist des Soldaten zweite Fahne, des Herrschers zweite Rrone, des Beamten täglicher Diensteid, des Arbeiters bestes Werkzeug, des Dienstboten schönfter Leumund, der Familie unerschöpflicher Haussegen, der Toten rühmlichste Grabschrift. Aflichttreue erhebt den Menschen über das tierische Leben, das nur von den Naturtrieben, den Luft- und Unluftgefühlen des Augenblicks beherrscht wird, Pflichttreue weist die Schuljugend mit hocherhobenem Beigefinger nach den majestätisch ernsten Aufgaben des Lebens. Die sittliche Ordnung, vom Willen des einzelnen unabhängig, wendet sich als Weltordnung an die Menschheit im allgemeinen; die sittliche Pflicht wendet sich an das personliche Gewissen bes einzelnen, zur Einordnung des einzelnen Willens und Lebens in die sittliche Ordnung, zur Bindung des perfonlichen Willens an das Gute und Berufsmäßige. Schon in der Form der meiften göttlichen und firchlichen Gebote, in dem "Du follft", ift die perfonliche, an jeden einzelnen gerichtete Verpflichtung ausgesprochen, und zwar als unbedingte Verpflichtung! Wie die fittliche Ordnung besteht, ohne erst bei der Menschheit anzufragen, ob sie bestehen darf, so fordert auch die sittliche Pflicht wie eine souverane Königin unbedingten Gehorsam ohne Wenn und Aber. Selbstmord ist unerlaubt, auch wenn die Krankheit noch jo schmerzhaft ist; Meineid ist unerlaubt, auch wenn ein ganzes Vermögen in Frage steht; die Heirat einer Geschiedenen ist unerlaubt, auch wenn das Lebenkglück baran zu hängen scheint.

Aber eben deshalb, weil die sittliche Pflicht auf Leben und Tod bis zu den schwersten Opfern reicht, muß die Aflichttreue eine tragfeste Grundlage haben, eine ftarte Rückenbedung, eine heilige Befräftigung, und biefe befteht in ber Überzeugung des Glaubens: Es ist so Gottes Wille! "Das ist der Wille Gottes, eure Beiligung" (1 Theff. 4, 3). Er ift mein Schöpfer und Endziel, ich bin fein Untertan auf Leben und Tod! "Rede, Berr, bein Diener hört" (1 Rg. 3, 9 f.). Der natürliche Mensch wird angesichts ber täglichen Pflicht immer noch fragen: Warum bem Bosen und Unsittlichen widersagen, auch wenn es sug ift; warum dem Guten und Sittlichen den Treueid leiften, auch wenn es fauer fällt? Der Glaube antwortet auf Diefes Warum: Weil es fo Gottes Wille ift. Bor feinem Willen muß meine Willfür schweigen. Jest hat die Pflichttreue an Gottes Autorität einen wetterfesten Halt gefunden. Jett liegen die Tafeln des Gesetes im Beiligtum in der Bundeslade unter den Augen Gottes (1 Mof. 10, 5), wohlgeborgen gegen die Willfür der Gaffe. Jest lodern Aflichttreue und Gemissenhaftigkeit als heilige Rlammen auf dem Altare des Herrn.

Wenn aber die Religionslosen die Altäre Gottes umstürzen, muß das heilige Feuer der sittlichen Pflicht auf dem Erdboden bald erlöschen. Die Vertreter der Laienmoral haben buntscheckige Vorschläge gemacht, um an die Stelle des Gottesglaubens ein eandere Grundlage der sittlichen Pflicht zu legen, aber feine, keine einzige von ihren irdischen Triebsedern ist stark genug, das Triebwerk der gewissenhaften Pflichttreue bei allen Menschen in allen Lebenslagen in Gang zu setzen und im Gang zu halten. Sie können die Gesetze der Sittensehre schön aufstellen, aber nicht begründen. Sie wollen die Weltweisheit auf den Thron der Religion erheben und bleiben uns die Antwort auf die erste und höchste Frage der Philosophie schuldig: Warum, warum das

saure Gute tun, warum das süße Böse lassen? Ohne Gottes Namen ist die sittliche Pflicht auf Leben und Tod nicht zu begründen. Ein anderer Grundstein ist nicht gelegt. Ein sittliches Gebot, hinter dem kein anderes Ansehen steht als ein Privatname, hat nicht mehr Macht als ein König auf der Spielkarte. Die sittliche Pflicht ist nur dann eine Königin mit voller, unumschränkter Macht, wenn sie eine Königin von Gottes Gnaden ist.

Auch das stolze Wort Selbst verpflichtung, das seit 100 Jahren als Höhepunkt der Sittensehre ohne Gott ausgerufen wird, ift fein vollwertiger Erfat ber gottesgläubigen Sittenlehre. Benn jeder sein eigener Moses ift, mit eigenen Gesetzen auf eigenen Tafeln, bann haben wir eine Welt voll Gesetgeber; es handelt sich aber nicht darum, neue Gesetze zu erfinden, sondern darum, ben Willen auf die alten Gesetze zu verpflichten. Es ift rasch gesagt, die Tugend solle aus freier Wahl und Entscheidung entspringen, ohne daß der leiseste Druck ausgeübt wird. Jeder Schulmann weiß, daß ohne führende Sand die Jugend der Fortbildungs. schule den Weg zur Tugend nicht findet. Bindung durch eigenen Willen unter Ablehnung jeder Oberhoheit ift feine lebenstüchtige Bindung; denn wer sich selbst zum Guten verpflichtet, kann sich jede Stunde auch selbst von der Verpflichtung zum Guten entbinden. Dann treten Willfür und Laune und Leidenschaft an Stelle der Pflicht. Wir brauchen Gottes Autorität, um das sittlich Gute pflichttreu zu wollen.

3. Wir brauchen Gottes Gnade, um das sittlich Gute tatkräftig zu vollbringen. Es ist nicht genug, das sittlich Gute zu erkennen und zu wollen, die wahre Sittenlehre muß zu sittlichen Taten sühren. "Das Reich Gottes besteht nicht in Worten, sondern in Kraft" (1 Kor. 4, 20). Der sich selbst überlassene Mensch kann guten Willen haben und voll Sehnsucht zu den Höhen sittlicher Vollkommenheit emporschauen, "das andere Gesetz in seinen Gliedern" (Köm. 7, 23) aber, die erbliche Belastung der Erbsünde, hält ihn wie ein Bleigewicht am Boden. "Das Wollen liegt mir nahe", spricht er mit St. Paulus, "aber das Vollbringen des Guten sinde ich nicht" (Köm. 7, 18). Das Gute,

bas er will, tut er nicht, dagegen das Böse, das er nicht will, vollbringt er (Röm. 7, 15 19). Das Gegengewicht gegen diesen bleiernen Zug der niedern Natur, die Vollfraft zur sittlichen Tat ist nach der christlichen Sittenlehre die Gnade Gottes. "Gott ist es, der in euch das Wollen wie das Vollbringen wirkt nach seinem Wohlgefallen" (Phil. 2, 13). Gerade in der Schwachheit der menschlichen Natur bewährt sich die Kraft der göttlichen Inade (2 Kor. 12, 9). Es liegen also auch die Grundlagen der sittlichen Tat so gut wie jene der sittlichen Ordnung und sittlichen Psslicht auf den heiligen Bergen Gottes.

Die Sittenlehre der religionslosen Schule lehnt die Gnadenlehre des Ratechismus ab und fagt den Rindern, fie follten aus eigener Rraft, ohne die Gnadenkraft aus ber Höhe, mit den Aufgaben des Lebens sich abfinden. Wie foll bas arme Kind ohne Gnade mit den sittlichen Riesenaufgaben des Lebens sich abfinden, wenn es nicht einmal mit den kleinen Aufgaben ber Schule aus eigener Kraft fertig wird? Wie soll bas Rind fein eigener Beiland fein, wenn es nicht einmal fein eigener Lehrer sein kann? Die Erbsünde, die den Willen geschwächt und ben hunger nach den verbotenen Früchten geweckt hat, ift eine seelische Tatsache, mit der jede Erziehungskunft wohl oder übel rechnen muß. In einem modernen Bühnenstück ("Leidenschaft") wird im Ernft die Frage gestellt: "Braucht man denn einen Gott, um kein Schuft zu sein?" Propheten und Apostel haben barauf längst Ja und Amen geantwortet. Der Psalmist spricht von bem Toren, ber bas Dasein Gottes leugnet, und schilbert als Drachenfaat der Gottesleugnung ein allgemeines Sittenverderben: "Sittenlos und verkommen find fie in ihrem Treiben, feiner ift, ber Gutes tut, aber auch nicht einer . . .; Gottesfurcht ift eben nicht vor ihren Augen" (Pf. 13, 13; 52, 1 f. Röm. 3, 10 ff.). Der hl. Paulus spricht im Römerbrief ben gleichen Gedanken aus: Der Mensch ohne Gott wird zum Unmenschen. Als die Menschheit die Erkenntnis Gottes verloren hatte, wurde die Erde ein Tiergarten von Sodoma, wo Habsucht und Schmähsucht und Schlechtigkeit aller Art sich tummelten (Köm. 1, 23—31). Im Herzen von Spanien sieht man heute noch die Kinnsale, die früher das Wasser von den Bergen auf die wasserarmen Felder der Ebene leiteten. Heute sind diese Kanäle zum Teil versandet, und soweit sie versandeten, sind die ehemals blühenden Fluren zur Wüste geworden. So muß auch das sittliche Leben einer Seele versanden und zur Wüste werden, wenn es seine Kraft nicht mehr von den heiligen Bergen herleitet.

"Mein Gerechter lebt aus bem Glauben" (Bebr. 10, 38). Religion und Moral stehen in einem so unlöslichen Zusammen. hang, daß die Sittlichkeit aus bem Glauben lebt und aus dem Unglauben ftirbt. Diefer Sat bleibt mahr trot zweier Menschenklassen: trot ber Scheinheiligen, die sich als Gottesgläubige aufspielen und dabei ein unsittliches Leben führen, und trot ber Weltheiligen, die sich als Ungläubige befennen und doch ein anständiges Leben führen. Die erfte Rlaffe, die scheinheiligen Bekenner des Glaubens ohne sittliche Lebens. führung, haben ben Namen, daß sie leben, und find tot, weil ihr Glaube ohne Werke tot ift (Offb. 3, 1. Sak. 20, 26). Diese Schein. gläubigen find bei ben Gläubigen überhaupt nicht mitzugählen, so wenig wie die Scheinheiligen bei den Heiligen. Über diese Pharifäer hat bereits Chriftus ein achtfaches Wehe gesprochen, weil fie fromm tun und babei Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Treue fallen laffen und die Bäufer ber Witmen verzehren (Matth. 23, 13 ff.). Heute muß man ein neunfaches Wehe über sie sprechen, weil sie durch ben Migklang zwischen Glaubensbekenntnis und Lebensführung die Lebenswerte unseres heiligen katholischen Glaubens in Berruf bringen und den Weg der Wahrheit laftern (2 Betr. 2, 2). Die Kirche hat immer geforbert: "Die gottgläubig Gewordenen follen fich Mühe geben, gute Werte gu üben" (Tit. 3, 8), die Kirche hat aber niemals behauptet, daß die Renntnis der religiösen Wahrheiten ohne weiteres wie mit Zauber. fraft in einen tugendhaften Menschen umwandle.

Die Sittlichkeit lebt aus dem Glauben und stirbt aus dem Unglauben. Dieser Satz bleibt wahr auch trotz der zweiten

Rlaffe, der Glaubensverneiner, die schlechte Chriften find, ohne schlechte Menschen zu sein. Die Menschen der ersten Klasse halten am Glauben fest und geben die Sitte preis, die der zweiten Rlaffe halten an ber Sitte fest und geben ben Glauben preis. Es gibt folche Weltheilige, die kein Credo mehr fprechen, die aus Gleichgültigkeit ober fogar aus Grundfat nicht mehr beten, Die aber boch als Familienväter wie als Geschäftsmänner, als Burger wie als Beamte einen blanken Chrenschild aufweisen. Dank einer guten Erziehung werden fie durch ihr Feingefühl für Takt und Unftand, durch die Rücksicht auf gesellschaftliche Stellung und berufliches Fortkommen, durch einen Berufsernst, ber ihr ganges Leben ausfüllt, burch soziales und vaterländisches Empfinden vom Gemeinen ferngehalten. In ruhigem Wohlbehagen, ohne schwere Versuchungen und sittliche Kraftproben, geht ihr Leben dahin — ein Schifflein, das ohne Kraftmotor wohlbefrachtet still stromabwärts treibt. Zuweilen freilich wirft trogbem die Sittenstatistif ein grelles Licht auf die sittlichen Zustände in jenen Kreisen. In keinem Fall kann die große Bahl des Bolkes mit diefer Dies. seitsmoral der eigenen Faust, ohne die Führung der Hand Gottes, auskommen. Übrigens zehren auch jene einzelnen Weltheiligen und Religionslosen alle bewußt oder unbewußt an den sittlichen Grundsäten, die durch die Mission bes Glaubens in der Bergangenheit Gemeingut der Bolker geworden find. Letten Endes stammt jede sittliche Lebensführung also doch aus dem Glauben. Die Propheten, die die Welt vor jenem driftlichen Geift kannten, wissen nicht anders: Der Mann ohne Gottesfurcht und Gottes. gebote ift kein ganzer Mann (Pred. 12, 13), die Welt ohne Gotteskult ift keine Rulturwelt. Die Sittlichkeit lebt aus bem Glauben und ftirbt aus bem Unglauben.

Der lebendige Zusammenhang von Religion und Sittlichkeit ist am schönsten in den Worten des Evangeliums ausgesprochen: "Sammelt man denn Trauben von den Dornen oder Feigen von den Disteln? Jeder gute Baum bringt gute Früchte, der schlechte Baum aber bringt schlechte Früchte"

(Matth. 7, 16 f.). Es ist also Glaubenssat, die sittlich guten, in den Augen Gottes vollwertigen Werke gedeihen nur in der lebendigen Verbindung mit der wahren Religion. Die rechte Sittlichteit ist die Edelsrucht des rechten Glaubens. Die Sittenlehre steht nicht nur zufällig und oberflächlich mit der Religion in Berührung wie die Frucht auf der Obstschale; nein, die Moral wächst aus dem religiösen Glauben hervor wie die Frucht aus dem Baum. Die unabhängige Moral kann also nicht sagen, Religion und Sittlichkeit hätten nichts miteinander zu tun; die Baumfrucht wächst nicht in der Luft, unabhängig vom Fruchtbaum, und nicht am Dornstrauch, unabhängig von der guten oder schlechten Art des Baumes. Der gute Baum bringt gute Früchte, der schlechte Baum bringt schlechte Früchte.

III.

Die Religion spricht ihren Segen nicht bloß über die Arbeit ber Schule im Rinderleben, nicht bloß über das sittliche Ringen im Menschenleben, sie hat auch einen besondern Segen für das Bolfs. und Bölterleben. Die Sittenlehre der chrift. lichen Religion kann sich auf das Zeugnis der Jahrhunderte berufen, daß sie als Gesellschaftsmoral am Aufban ber staatlichen und gesellschaftlichen Rechtsordnung in einzigartiger Weise mitgearbeitet und in der Erziehung der Bölker eine einzigartige Weltmission erfüllt hat. Seit ber Morgenstunde des Evangeliums lehrt die Kirche der Apostel die Bölker die sittlichen Gebote Resu (Matth. 28, 20). Die freireligiöse Sittenlehre, eine Nachzüglerin der elften Stunde, ohne höhere Sendung, hat diesen Befähigungsnachweis noch nicht erbracht, daß sie Bölker erziehen kann. Im Gegenteil, dadurch daß fie ben Glauben an das Dafein Gottes und eine Senseitsvergeltung leugnet, zerftort sie die Grundlagen ber gesellschaftlichen und staatlichen Ordnung. Über diese Segens. wirkungen der gottesgläubigen Schule und chriftlichen Sittenlehre, über diese Fluchwirkungen ber gottesleugnerischen Schule und Moral für das staatliche Gemeinschaftsleben kann ich nur einige Andeutungen machen.

1. Bei uns in Bayern wurde durch Königliche Verordnung die allgemeine Schulpflicht neu geordnet und dabei in aller Rechtszform ausgesprochen, daß die Schüler der Fortbildungsschule für , die Dauer ihrer allgemeinen Schulpflicht, also bis zum 16. Lebensziahre, in Bayern zum Besuche des Religionsunterrichtes verpflichtet sind (Art. XII). Diese Königliche Verordnung vom 22. Dezember 1913 war ein herrliches Weihnachtsgeschenk Seiner Majestät des Königs Ludwig III: an die bayerische Jugend, für das wir unserem König von Gottes Gnaden ehrsurchtsvollen Dank schuldig bleiben. An diesem Königswort ist nicht zu deuteln: Der bayerischen Schulzugend soll die Religion erhalten bleiben!

Gine freireligiöse, dem Gottesglauben entfremdete Jugend bildet eine ernste Zukunftsgefahr der staat-lichen Gesellschaftsordnung. Es handelt sich ja um unreise Jugend, die für Pläne des Umsturzes immer leichter zu haben ist als für ruhige ausbauende Arbeit und in dieser stürmischen Übergangszeit des Lebens eine feste religiöse Führung durchaus notwendig hat. Sind die Geister der Verneinung und Auslehnung gegenüber der religiös-kirchlichen Ordnung einmal gerusen, werden wir sie auch gegenüber der staatlichen Ordnung nicht mehr los werden. Es liegt nicht im Lehrplan der freireligiösen Schule, die Folge wird sich aber unter dem Oruck der Tatsachen von selbst ergeben. Die Feinde der religiösen Ordnung sind keine wahren Freunde der staatsbürgerlichen Ordnung.

Die pfälzische Jugend hat den traurigen Ruf, eine auffällig große Zahl jugendlicher Verbrecher zu besitzen. Für eine solche Jugend sind die sittlichen Mächte der streng religiösen Jugendpssege und Jugendfürsorge doppelt notwendig, die kraftlosen Sittensprüche der religionslosen Schule doppelt entbehrlich. Die Jugend ist der Stolz und die Wehrkraft des Vaterlandes nur in dem Waße, als sie sittlich gesund ist; sittlich gesund aber ist sie nur in dem Waße, als sie mit dem Schöpfer ihrer Jugend, mit dem Urquell aller sittlichen Kraft in Verbindung bleibt. Die im

Chrengefolge bes geopferten Gotteslammes strahlen im weißen Kleid seelischer Reinheit, tragen Palmen in den Händen, die Sinnbilder ihrer sittlichen Siege (Offb. 7, 9). Wo aber die Psalmen des religiösen Lebens verstummen, da verwelken die Palmen der sittlichen Kraft. Immer wieder wiederholen es die Propheten: Ihr seid verkommen, weil ihr den Herrn, enern Gott, verlassen habt; wo keine Gottesfurcht mehr wohnt, da wohnt keine Sitte mehr, und wo Gott gelästert wird, da wird das Laster vergöttert (Ps. 72, 6—11; 93, 5—7; 100, 1—8; 105, 13 ff. u. ö.). Der erste soziale Segen der Religion besteht also darin, daß sie uns eine staatsfreudige, sittlich gesunde Jugend erzieht.

2. Gin zweites hohes Wertgut staatlichen Reichtums ift bie Achtung vor der Obrigkeit, die staatsbürgerliche Gewissen. haftigkeit, die Pflichttreue im Dienste des Ganzen. Es ist auf. fällig, wie oft und eindringlich in den Sirtenbriefen der Apostel diese Mahnung wiederkehrt, untertan zu fein "um des Gewiffens willen" (Röm. 13, 5), "um Gottes willen" (1 Petr. 2, 13), aus Gottesfurcht (Rol. 3, 22), "benn es gibt feine Gewalt außer von Gott. Wer sich also gegen die Obrigkeit auflehnt, widersett sich der Anordnung Gottes" (Röm. 13, 1 f.). Für eine Pflichtenlehre ohne Gottesglauben fallen diese ftarkften Stütpunkte bes ftaats. bürgerlichen Gewiffens weg. Gibt es feinen Gott, bann barf man das Gewissen nicht mehr das Sakramentshäuschen nennen, das fich Gott als Wohnung in der Menschenbruft erbaute. Gibt es feinen Gott, dann gibt es feine Achtung vor der Obrigfeit "um Gottes willen", dann ift ein Auflehnen gegen die Obrigkeit nicht mehr Widersetlichkeit gegen die Anordnung Gottes. Wo die Majestät der göttlichen Gebote vom Throne gestoßen wurde, hat auch die Majestät der staatlichen Gesetze einen schweren Stoß erhalten. Alle andern Gewissen gfrügen der ungläubigen Sittenlehre find fümmerliche Rotbehelfe gleich bem hölzernen Stelzfuß bes Invaliden. Raub am Gottesglauben eines Bolkes ift also Raub am Gewissen eines Bolkes, Raub am Pflicht- und Berant. wortlichkeitsbewußtsein ber Bürger und Beamten - ein Staats. verbrechen. Der Glaube an eine ewige Vergeltung vor dem Richterstuhle Gottes ist nicht ein Todeskeim, sondern ein Lebenskeim der völkischen Kraft. Es ist also nur eine Tat der Notwehr und Selbsterhaltung, wenn das Strafgesetz eines Reiches die Gottes-lästerung unter Strafe stellt. Gottesleugnung aber ist die höchste Form der Gotteklästerung, gerade wie Königsmord die höchste Form von Majestätsbeleidigung ist.

- 3. Im Lichte der religiösen Weltanschauung leuchtet über der Königskrone ein Abglanz höchster Würde, den wir mit dem Namen "Königtum von Gottes Gnaden" bezeichnen. Wo aber der Glaube an Gott und seine Gnade als Aberglaube abgelehnt wird, muß auch dieser höchste Ehrentitel des Herrschers, "der letzte Rest Gottes unter den Menschen", zur inhaltsleeren Redensart werden. Es liegt wie ein Schatten am Fuße des Thrones, daß gerade in dem Jahre, in dem in Bahern die Huldigung vor dem Königtum von Gottes Gnaden jubelnde Auferstehung seierte, eine Unterrichtsanstalt auf baherischem Boden ihre Tore öffnete, deren gottverneinende Sittensehre den schönsten Stein aus der Krone des Königs bricht.
- 4. Ein Tragpfeiler des staatlichen Rechtslebens ist der Eidschwur. Als König Salomon seine Staatssorgen in einem Gebete mit sieben Bitten zusammenfaßte, nannte er als erstes Anliegen seines königlichen Herzens die Heilighaltung des Sides bei seinem Bolke (3 Kg. 8, 31 f.). Der Eid aber ist die Bekräftigung einer Aussage oder Zusage unter seierlicher Anrusung des Namens Gottes (Gal. 1, 20. Hebr. 6, 16). Selbst die bösen Geister schwören bei diesem Namen (Mark. 5, 7). Wir sagen den Kindern im Katechismusunterricht über das zweite Gebot Gottes: Wenn im Gerichtssaal die Hand zum Schwur sich hebt, wenn der Beamte seinen Diensteid, der Soldat seinen Fahneneid schwört, ist das kein leeres Getue, es ist die denkbar seierlichste Form einer Aussage unter den Augen des heiligen und gerechten Gottes. Die Sittenlehre ohne Gottesbekenntnis muß den Eid als eine sinnlose Handlung ablehnen und die Kinder lehren, den Eid zu

verweigern. Mit dem Eid aber fällt eine unentbehrliche Stütze des öffentlichen Rechtslebens.

5. Die Weihe jeder Lebensgemeinschaft, auch in staatlichen Berbänden, ift die allgemeine Bruderliebe, der tatfräftige Wille, die Sungernden zu speisen, die Verlorenen zu retten, die Verbitterten zu verföhnen. Im Sittengesethuch des Evangeliums ist diese allgemeine Bruderliebe mit ber Gottesliebe, dem größten und erften Gebote, verbunden (Matth. 22, 37-40) und bem Seilandglauben eingegliedert wie der Rebzweig dem Rebstock. "Seid Nachahmer Gottes und wandelt in der Liebe, wie auch Chriftus uns geliebt und sich für uns geopfert hat" (Eph. 5, 1 f.). "Wahrlich, ich fage euch, was ihr einem meiner geringften Brüder getan, das habt ihr mir getan" (Matth. 25, 40). Aus bem Beilandglauben alfo foll die Menschenliebe die Kraft zum Wohl. tun und nach Wintertagen ber Erkaltung ben Saft zu neuem Wachstum ziehen wie der Rebzweig aus dem Rebstock. Auch die Feindesliebe nach dem Berzen des Beilandes ift an die Gottesliebe moralisch angeschmiedet: "Liebet eure Feinde, tuet Gutes benen, die euch haffen, und betet für die, welche euch verfolgen und verleumden, damit ihr Kinder seid eures Vaters, der seine Sonne über die Guten und Bofen aufgehen läßt und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte. . . . Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist" (Matth. 5, 44 f. 48). Die Sittenlehre ohne Gottes- und Heilandglauben muß natürlich, wie fie den Menschen überhaupt von Gott trennt, auch die Menschenliebe von der Gottesliebe abschneiden. Wohl sehen wir, wie auch von Ungläubigen aus nichtreligiöfen Beweggründen ben Mühfeligen und Beladenen der Erde viel Gutes erwiesen, wie zuweilen die Liebestätigkeit fogar an Stelle ber Religion auf den Altar erhoben wird; von Haus aus aber ist diese Menschen. güte, die heute nicht mehr von der Gottesliebe angefeuert wird, ein Glühstein aus dem Altarfeuer des Glaubens. Die gebende und noch mehr die vergebende Menschenliebe ohne Gottesglauben ift ein erlöschendes Feuer, ein verdorrender Rebzweig. Die Menschheit im großen und ganzen verliert das foziale Empfinden für das Recht ber wirtschaftlich Schwachen, wenn fie den Glauben an die Gerechtig. feit Gottes verliert: "Sie bedrücken dein Bolf, v Herr, und gertreten bein Erbe, fie morden die Witwen und Fremden und erwürgen die Waisenkinder und sagen: Der Herr sieht es ja nicht" (Bf. 93, 5-7; vgl. 9 B, 11-13). Der Pfalmist will sagen: Mit ber Gottesfurcht stehe und falle das Armenrecht und die ganze gesellschaft. liche Sittlichkeit. Mit dem Gottesglauben gehen also der Menschheit bie höchsten sittlichen Werte, soziale Liebe und soziales Rechts. empfinden, verloren. Bon einer Sittenlehre ohne Gottesbekenntnis ift in alle Ewigfeit eine sittliche Wiedergeburt ber Menschheit nicht zu erwarten.

Un die driftlichen Eltern richte ich im Namen des gött. lichen Kinderfreundes eine besondere, ernfte Mahnung. Seelen eurer Kinder sind euch auf die Seele gebunden. "Es ist ber Wille eures Baters im Himmel, daß auch nicht eines von diesen Kleinen verloren gehe" (Matth. 18, 14). Da und bort wird man mit gesprochenen und mit gedruckten Worten auf euch einzuwirken suchen, selber aus ber Kirche auszutreten und eurc Kinder der religionstosen Schule auszuliefern. "Geliebte, glaubt nicht jedem Beifte, prüfet die Geifter, ob fie aus Gott find!" (1 Joh. 4, 1.) Hier ift die Prüfung leicht: Die Geister, die Gottes Dasein leugnen und an der Menschheit Gottesraub begeben, find nicht aus Gott. Eltern, die ihre Kinder ohne Religions. unterricht aufwachsen laffen, begehen einen Gottegraub an ihren Rindern. Selbstverständlich können solche Eltern, die auch nur eines ihrer Rinder aus dem konfessionellen Religionsunterricht nehmen und in den religionslosen Moralunterricht schicken, zu den heiligen Sakramenten nicht zugelassen und im Falle ihres Ablebens firchlich nicht eingesegnet werden. Auffallend viele Schüler des religionslosen Unterrichtes stammen aus Arbeiterfamilien, und gerade in Arbeiterversammlungen und Arbeiterzeitungen macht man sich das Schlagwort zu eigen: Lolksmoral ohne Lolks. religion. Wissen denn unsere Arbeiter nicht, daß der Moses dieser neuen Sittensehre der größte Arbeiterseind war, den man sich denken kann? Warum sagt man den Arbeitern nur, wie jener Philosoph (Nietzsche) über Priester und christliche Sittensehre, nicht aber, wie er über die Arbeiter sich äußerte? Wie er sogar aus dem alten Griechensand die Sklaverei in unsere Tage zurückwünschte und in der Nacht des Wahnsinns endigte? Wer selber nicht im Lichte wandelt, kann andere nicht zum Lichte führen.

Chriftliche Eltern! Ihr kennt das Leben mit seinen ernsten Aufgaben, mit seinen schweren Versuchungen, mit seinen Opfern und Sorgen. Schickt eure Rinder um Gottes willen nicht ohne das Licht des Glaubens, nicht ohne die sittlichen Grundsäte der göttlichen Gebote, nicht ohne die Gnabenmittel der Rirche in das Leben hinaus! Rinder, die das Vaterunser nicht beten, sind Baisenkinder im trauriasten Sinne des Wortes. Gebt euren Kindern Beit, den Katechismus zu lernen! Unterstütt die Arbeit der Schule! Laft die Kinder die Chriftenlehre und auch werktags den Gottesdienst besuchen und lagt sie in der Familie laut und gemeinsam beten! Lagt fie die Waffenruftung des Lichtes anziehen, damit sie als "Kinder des Lichtes" (Eph. 5, 8), nicht als dunkle Wanderer auf dunklen Wegen durchs Leben gehen! Laft eure Rinder zum Beiland kommen in der frühen und häufigen Rommunion, damit sie, mit Gottes Rraft umgürtet, nicht auf dem Wege ermatten! Laft die Kinder dem Heiland das Hosianna der Treue singen und die Palmen sittlicher Siege schwenken! Der dunkelste Schatten, der auf ein Elterngrab fallen kann, ift der Schatten eines Rindes, das ohne religiose Schule aufgewachsen ift und nun am Grabe ber Eltern fteht, ohne an ein Fortleben im Jenseits zu glauben. "Wie ein Bater seine Rinder haben wir euch gebeten, ermahnt und beschworen" (1 Theff. 2, 11 f.). "Der Gott aller Gnade aber, ber uns in Resus bem Gesalbten zu seiner ewigen Berrlichkeit berufen bat, er wird uns nach furger Leidenszeit vollenden, ftarten und befestigen" (1 Petr. 5, 10). Sein Segen komme über euch und eure Kinder!

## IV. Die Biblische Geschichte im Meligionsunterricht der Volksichule.

Bortrag auf bem Bopparber Ferienfurs für Lehrerinnen am 6. April 1907. Mus bem Juniheft 1907 ber Beitschrift für "Mädchenbildung auf driftlicher Grundlage"

## (In Aphorismen.)

Zine moderne Richtung unter ben Erziehern will ben ersten drei Jahrgängen der Schule nur Heimatstoffe zuweisen und beshalb die biblischen Geschichten, diese "fremden Stoffe im fremden Gewande" (Rein), erft für ben vierten Jahrgang auf ben Lehrplan setzen. Gine andere, weitergehende Richtung will die Biblische Geschichte gang aus bem Lehrplan ber Schule streichen. Ich meine nicht den Bannspruch, den der Parteitag der Untisemiten in Hamburg 1899 gegen die Biblische Geschichte schleuderte. weil darin Abraham und andere Semiten als Tugendhelden hingestellt seien und bamit ber antisemitischen Bewegung ein Bemm. schuh angelegt werbe. Ich meine Männer wie Horneffer und Rater, die aus padagogischen Gründen statt der morgenländisch gefärbten Geschichten abendländische und statt der ifraelitischen Vorbilder klaffische Vorbilder unserer Schule geben wollen. Inbeffen, wenn der Erdkundeunterricht das Morgenland nicht totschweigt, warum soll ber Geschichtsunterricht verschweigen, daß es auch im Morgenlande benkende und bichtende, fampfende und betende Menschen gab, die in ihrer Gesamtheit auf die Entwicklung der menschlichen Kultur einen weit tiefer gehenden Ginfluß ausübten als das klassische Altertum? Alls ob die klassischen Borbilder nicht ebensogut vorerft fremde Stoffe im fremden Gewande waren! Nehmen wir die Borbilder für unsere Jugend, wo wir sie finden, biesseits und jenseits unserer Reichsgrenzen, nur nicht von ben Germanen auf der Bärenhaut zu beiden Ufern des Rheins.

Gine britte Richtung steht im Banne konfessioneller Werturteile und teilt sich wieder in zwei Arme. Die einen machen Ernst mit dem Bibelpringip der Reformation: "die Bibel allein", und

fordern: Die Biblische Geschichte müsse das alleinige Lehrbuch des religiösen Unterrichtes sein und den Katechismus ganz aus der Schule verdrängen; höchstens könne man den Katechismus sür den letzten Jahrgang zulassen, ihm also sozusagen eine Altersrente anweisen. Umgekehrt fordert in vereinzelten Stimmen eine pseudokatholische Richtung: Der Katechismus solle die Biblische Geschichte aus der Schule verdrängen; denn die Biblische Geschichte sei im Grunde ein protestantisches Anhängsel unserer Schule. Leider hat auch diese im Widerspruch mit der gesamten katholischen Schulüberlieserung stehende Anschauung in jüngster Zeit wieder einen Wortführer gefunden.

Sie sehen, das Thema "Die Biblische Geschichte im Rahmen des religiösen Unterrichtes" ermangelt nicht der zeitgemäßen Bedeutung. Ich dränge einige Gedanken darüber in vier Thesen mit vier Zusathesen zusammen. Die erste These betrifft das Wertverhältnis der Biblischen Geschichte zum Katechismus und lautet:

Erste These: Die Biblische Geschichte ist aus geschichtlichen und aus pädagogischen Gründen eine unschätbare Hilse für den Religionsunterricht, aber fein vollwertiger Ersatz für den Katechismus.

1. Wie Sonne und Mond strahlen heute die beiden Leuchten Katechismus und Biblische Geschichte über unserer Schule. Im christlichen Altertum und zum Teil noch im Mittelalter, als es einen Katechismus im heutigen Sinne des Wortes, d. h. eine volkstümlich-planmäßige Darstellung der im Lause der Jahrhunderte von der Kirche und der theologischen Forschung näher formulierten Keligionswahrheiten, noch nicht gab, war naturgemäß das Verhältnis umgestellt. Damals war die Biblische Geschichte die Sonne des Keligionsunterrichtes. In den ältesten Schulen größeren Stils, über deren Schulbetrieb wir einigermaßen unterrichtet sind, war die Heilige Schrift dem ganzen Lehrplan zugrunde gelegt. So vom 2. Jahrhundert ab in den Schulen von Alexandrien und später von Antiochien, so in der Schule von Nisibis in Sprien

im 9. Jahrhundert. Dabei waren diese Schulen keineswegs bloß theologische Lehranstalten, sondern ebensogut Lehrerseminarien, Konvertitenhäuser und Volksschulen. Auch in ben Tagen Karls b. Gr. war in ben Alfninschen Schulen bas gesamte Unterrichts. wesen an die Heilige Schrift angelehnt. Rhabanus Maurus mit dem Ehrentitel "der Lehrer Deutschlands" versuchte es sogar mit Rechenaufgaben aus ber Bibel. Ebenso hat die Abtissin Berrad vom elfässischen Obilienberg im 12. Jahrhundert in ihrem Hortus delieiarum ben gesamten Unterrichtsstoff ihrer Zeit im Rahmen der Biblischen Geschichte behandelt. Aber auch abgesehen von diesen geschichtlichen Gründen, ift die Biblische Weschichte ein unschätbares Erziehungsmittel

- 2. aus padagogifchen Gründen:
- a) Um die Aufmerksamkeit der Rinder zu weden und gespannt zu halten. Sie wissen aus Erfahrung, welche Zauberkraft eine schöne Erzählung auf bas Rind, auch auf ben größten Wildfang, ausübt. Die Münchener Methode leitet mit guten erziehlichen Gründen die Erklärung der Katechismuswahr. heiten in der erften Hauptstufe, also in der Darbietung, grund. fählich mit einer Erzählung ein. Bei ben biblifchen Erzählungen fommt noch der Zauber der religiösen Weihe hinzu. Rein Firdusi und feiner unserer beutschen Rlassifer hat uns so findlich einfache und ewig jugendschöne Erzählungen geschenkt wie die Geschichten vom ägyptischen Joseph oder vom Kinde Moses. Man sagt, wir fähen aus unermeßbaren Fernen noch die Lichtwellen von Sternen, die in Wirklichkeit schon untergegangen feien; die Biblische Geschichte ift solch eine untergegangene und doch noch fortleuchtende Sternenwelt. Auch ben Kleinen vor bem vierten Jahrgang leuchten diese ewigen Lichter, wenn nur die Lehrenden verftegen, selber Rind zu werden und als Rind in das Himmelreich der Kinder. feele einzudringen.
- b) Um die Ratechismuslehren zu veranschaulichen. In der Biblischen Geschichte zieht ein großer Teil der überfinn. lichen Wahrheiten bes Ratechismus in lebenden Bildern am Auge

ber Kinder vorüber, und Kinder lernen fo gerne mit den Augen. In dem Patriarchen Jakob, der mutterseelenallein unter freiem Simmel übernachtet, ift ber begriffliche Borfehungsgedanke anschaulich verkörpert. Joseph läßt, auf fremder Erbe fterbend, seine Rinder ichwören: Wenn einmal die Stunde bes Auszugs ichlägt, nehmt die Gebeine eures Vaters mit und begrabt sie wieder im verheißenen Lande — ein lebendiger Unterricht über den Glauben an Gottes Berheißungen. In David, dem leibhaftigen Pfalm auf die Güte Gottes, ist der Begriff von der göttlichen Barm. herzigkeit Mensch geworden. Die Beiligkeit des vierten Gebotes ift in Absalom, die Kraft des Gebetes in Tobias plaftisch-dramatisch veranschaulicht, und so haben noch viele andere Lehren des Ratechismus in biblischen Gestalten Fleisch und Blut angenommen. Darin ruht der unschätzbare erziehliche Wert der Biblischen Geschichte im Rahmen des religiösen Unterrichtes. Die Propheten haben ihr Lehrwort durch Sinnbilder beleuchtet, Gott felber hat, namentlich im Rindheitsalter bes Offenbarungsvolkes, ben Erlösungsgedanken in großartigen Tatsachen, wie in ber ehernen Schlange und in personlichen Borbildern, in einer herr. lichen Reihe von lebenden Schattenbildern des Messias, veranschaulicht. Die Verbindung von Katechismus und Biblischer Geschichte entspricht also gang bem Geifte prophetischer und gott. licher Erziehungskunft.

c) Um den Glauben an die geschichtliche Wahrheit der Offenbarung religion zu stärken. Das Kind muß seine biblischen Geschichten von den Geschichten der Großmutter, von den Märchen aus "Tausend und eine Nacht", von "Hänsel und Gretel" unterscheiden lernen. Es muß wissen: Die Geburt des Herrn in Bethlehem und sein Aufenthalt in Nazareth, sein Lehren und Leiden, sein Sterben und Auferstehen sind geschichtliche Tatsachen. In einer Zeit, in der man den Inhalt des Katechismus als leere Ausgeburt der religiösen Phantasie des gern fabulierenden Morgenlandes und als Seitenstück der Götterlehre des Buddhismus hinstellen will, ist es gut und notwendig, den

geschichtlichen Charafter ber Offenbarung tief ins Bewußtsein zu schreiben.

3. Die Biblische Geschichte ift aber für sich allein fein gleich. wertiger Erfat für ben Ratechismus. Aus ber fatho. lischen Lehre von der Zweiheit der Glaubensquellen (Bibel und firchlichen Erblehre) folgt, daß aus der einen von diefen zwei Quellen, aus der Bibel allein, nicht ber ganze Wahrheitsgehalt bes Glaubens und zufließt, daß alfo die Biblische Geschichte, die judem nur ein Stud von der Bibel ift, nicht die ganze religiöse Bildung vermitteln fann. Evangelische Rollegen mögen schließlich in folgerichtiger Anwendung ihres Bibelpringips von der Sola seriptura den Natechismus ganz aus dem Religionsunterricht ausschalten, für ben Ratholifen fann die Biblische Geschichte nicht jum Ratechismus werden. Der Religionsunterricht wird in Aus. übung einer firchlichen Sendung erteilt, fann also von den grund. legendsten Lehren der Kirche — eine solche ist die von der Zweiheit der Glaubensquellen - nicht absehen.

Bu diesem dogmatischen Bedenken kommen unterrichtlich. erziehliche Gründe. Die Biblische Geschichte ift feine fyste matische Darftellung ber Glaubens, Sitten- und Gnaden. lehre, wie es ber Ratechismus ift. Run aber muß jeder planmäßige, zielbewußte Unterricht über irgend ein Fach auf einer instematischen Darstellung bes betreffenden Lehrstoffes sich aufbauen. Um allerwenigsten fann ber Religionsunterricht, beffen Lehrinhalt positiv gegeben und nicht als Strandgut vom Strome ber Geschichte angeschwemmt ift, burch eine rein geschichtliche Behandlung sein Lehrziel erreichen. Auch für die Theologen der Hochschule kann die Dogmengeschichte die planmäßig geordnete Dogmatik nicht vollwertig erfeten. Das gleiche gilt für bas Wertverhältnis von Biblischer Geschichte und Ratechismus in ber Volksschule.

Wer dem Kinde zumutet, es folle fich, wenn auch an ber Hand bes Lehrers, fein ganges religiofes Biffen aus ber beiligen Geschichte ableiten, mutet bem Rinde eine geistige Reife bes Urteils zu, die das Schulkind tatsächlich nicht besitzt, gründet also seine Forderung auf eine falsche Voraussetzung. Der seit Lessing so viel angeführte Satz: "Lieber irregehen auf der Suche nach der Wahrheit, als sich von andern den rechten Weg zeigen lassen", verkennt das letzte Ziel der Erziehung. Gewiß verfolgt der Unterricht auch die Absicht, das Suchen nach Wahrheit zu lehren; aber das letzte Ziel des Unterrichtes ist der Besitz der Wahrheit, nicht das Jrregehen. Der Verfasser des "Armen Heinrich" könnte ebensogut sagen: Lieber schlecht schreiben und ein unsinniges Deutsch reden, als sich von andern die Gesetze der Schönschreibsunst und deutschen Sprachlehre zeigen lassen. Der Geistesverfassung des Kindes entspricht viel mehr ein Unterricht, der den Lehrstoff in klarer und bestimmter Fassung dem Kinde vorlegt, wie das im Katechismus geschieht.

Ich weiß wohl, unter ben Pädagogen, welche den Religions. unterricht von den "starren Formeln" des Katechismus befreien und in Anlehnung an die biblischen Erzählungen geben wollen, finden sich auch Namen von bestem Klange, deren Träger es mit der wahrhaft religiösen Erziehung der Jugend eruft und heilig nehmen. Bei aller Achtung vor diesem guten Willen möchte ich ihnen außer den angegebenen Gründen aber doch noch das eine zu bedenken geben: Um alle Ratechismuswahrheiten durch mehr ober minder gewalttätige, revolver-eregetische Ausdeutung aus ben heiligen Geschichten herauszuklügeln, müßten die biblischen Erzählungen mit einem solchen Ballast von bogmatischen Reben. rechnungen und moralischen Erwägungen beschwert werben, daß ihre eigenartige Schönheit und fostliche Ginfachheit nicht mehr zur Geltung tame. Diese Lehrweise mußte also auf die Dauer ben Geschmack an der so verwässerten Biblischen Geschichte verleiden und den biblischen Geschichtsunterricht von seinen eigenartigen erzieherischen Zielen ablenken. Die Biblische Geschichte ift aus geschichtlichen und aus erzieherischen Gründen eine unschätzbare Hilfe für den Religionsunterricht, aber fein vollwertiger Erfat für ben Katechismus.

Zweite These: Die Schulbibel kann nur Teilbibel, nicht Bollbibel sein und soll soweit als möglich dem Wortlaut, in jedem Fall dem Geiste der Bibel treu bleiben, aber — auch hier wieder ein Aber — so, daß die dem abendländischen und besonders dem kindlichen Geiste fremden Ausdrucksformen in freier Umarbeitung verdeutscht werden.

Auch protestantische Pädagogen haben sich gegen die Beibehaltung der Volldibel in der Volksschule ausgesprochen. Die Heilige Schrift als Ganzes ist für sittlich reise Leser geschrieben, nicht für sittlich unreise Kinder. Schon im Alten Bunde waren einige Bücher, wie Ezechiel und das Hohelied, wegen realistischer Derbheiten als Jugendbuch verboten; noch viel notwendiger ist diese Vorsicht gegenüber den Kindern von heute, die in einer weniger unbefangenen Umgebung auswachsen. Auch andere Bücher, medizinischen oder polizeistatistischen Inhalts z. B., sind an sich gut und nützlich, und doch wird fein Freund der Jugend sie in der Kinderstube auf die Bank legen. Wenn die Kirche den wesentlichen Inhalt der Offenbarungsurkunden nach dogmatischen und pädagogischen Gesichtspunkten in einer Auszugsbibel für die Kinder zusammenstellt, handelt sie im Geiste Gottes, der ebenfalls in den Kindestagen des Alten Bundes auf die sittliche Unreise seines Volkes erzieherische Kücksicht nahm.

Eine rechte Schulbibel ist ebenso wie ein rechter Katechismus eine erzieherische Tat. Die biblischen Erzählungen bergen ihren göttlich-ewigen Kern manchmal in einer orientalisch-vergänglichen, uns fremdartigen Schale. Ohne sie in ihrem inneren Wesen zu verkrüppeln, müssen doch in jeder Übersetzung, um so mehr in einer Schulbibel, aus unterrichtlichen, zuweilen auch aus künstlerischen Gründen die schreiendsten Orientalismen und Hebraismen in unsere Redesormen umgegossen werden. Natürlich muß eine Schulbibel auch reich und schön und vor allem richtig mit Bildern aus gestattet sein und möglichst so, daß die Erklärung vom Eingang der Stunde an an das Bild sich anlehnen kann. Man stelle das Schöne in den Dienst des Wahren und Guten! Abgesehen vom

äfthetischen Bildungswerte solcher Bilder, halten sie den Geist des Kindes gesammelt, lassen das Kind die Begebenheit miterleben und führen es in fünf Minuten tieser in das Verständnis eines Ereignisses ein, als ein bilderseindlicher Puritaner in fünfzehn Minuten durch bloße Worte fertig brächte. Erwachsene, die den Wortlaut der Biblischen Geschichte längst vergaßen, entsinnen sich oft noch eines Vildes derselben — ein Beweis zugleich für den gedächtnistechnischen Wert der Vilder. Die Schulbibel von Ecker bedeutet sicher unter dem Gesichtspunkt der archäologisch treuen Vilderkunst einen Fortschritt.

Die Ginführung einer neuen Schulbibel gehört ebenso wie ber neue Katechismus vor den Richterstuhl der kirchlichen Behörde, nicht vor den der einzelnen Lehrfraft. Auch die Rechtschreibung und Auswahl des Lesebuches in der Schule ist nicht dem Belieben der einzelnen Lehrpersonen anheimgegeben. Persönliche Wünsche müffen dem Wohle der Sache geopfert werden. Deshalb, weil uns heute die Antwort des Katechismus: "Ungefähr 4000 Jahre nach Erschaffung des Menschen", oder die Biblische Geschichte vom Gelübde Sephtes in der Eckerschen Deutung nicht gefällt, können wir nicht morgen ein neues biblisches Geschichtsbuch im Unterricht einführen. Wohl aber mögen Lehrerinnen und Lehrerinnenvereine Bevbachtungen und aus der Erfahrung hervorgegangene Vorschläge in dieser Richtung in ihrer Sammelmappe schriftlich hinterlegen, um sie gegebenenfalls der firchlichen Behörde zur Verfügung zu ftellen. Es ist wie ein Raub an der Schule, wenn eine im Erziehungswesen er. graute Lehrerin gar alle ihre Erfahrungen mit ins Grab nimmt.

Dritte These: Der biblische Geschichtsunterricht soll mit allen Hilfsmitteln der modernen Methodik und Technik gegeben werden, aber so, daß jede Methode den Offenbarungscharakter der Biblischen Geschichte und die religiösen Ziele der Bibelkatechese zur Geltung bringt.

Der übernatürliche Charakter der Offenbarungsgeschichte im Unterschied von allen zeitgeschichtlichen und unterhaltungsgeschicht.

lichen Erzählungen bleibt nicht genügend gewahrt in der neuesten Lehrart der fog. "Lokalisierung" der Biblischen Ge. ichichte. Gewiß lebt ber Beiland in ber Vorstellung bes Rindes in Menschengestalt, also in wirklichen, räumlich umgrenzten und von bestimmten Natur. oder Lebensverhältnissen umrahmten Magen. Gewiß muß die Schule diefes Borftellungsvermögen bes Kindes durch den Hinweis auf die dem Rinde bekannten Lebensverhältniffe unterftügen. Der Beiland ober eine andere erhabene biblische Gestalt dürfen aber nicht in die Brofa bes heutigen Gaffenlebens und in die Gesellschaft einer Dorfschenke gezerrt werden. Der Glorienschein eines höheren Wesens, der bas Haupt bes Heilandes in den Augen des Rindes umftrahlt, würde dabei an Strahlenglanz verlieren, ähnlich wie wenn das Rind einen Mann aus einer zigeunernden Schauspielertruppe heute in verlumptem Anzug Scheren schleifen fieht, ben es geftern abend im "Passionsspiel" in der Rolle des freuztragenden Beilandes fah. Man mag meinetwegen mit der englischen Bilderbibel die Apostel nach einem Beduinenlichtbild, also im morgenländischen Gewand von heute, darstellen. Es war aber eine fünstlerische und erzieherische Sünde, daß auf der letten Pariser Weltausstellung auf einem Bilbe "Gastmahl im Hause bes Pharifäers" Die Apostel in modern-abendländischem Gesellschaftsanzug, in Frack und weißer Halsbinde, dargestellt wurden. In den Folgen führt die Behandlung der Bibel, wie sie von der Lokalisierungs. methode angestrebt wird, auf die gleiche Berweltlichung der Biblischen Geschichte hinaus, wenn auch in weniger schreienden Formen.

Im übrigen mögen alle guten Fortschritte der modernen Unterrichtsweise und alle Errungenschaften der Unterrichtstechnik auch dem Bibelunterricht dienstbar werden. Ich denke vor allem an die Hilfsmittel zur Veranschaulichung des Lehrstoffes durch Landfarten, Wandtaseln, vielleicht auch durch einen Bilderatlas zur Bibelkunde und — lassen Sie mich einen prophetischen Blick in die Zukunstskatechese werfen — durch Projektionsapparat

und Rinematographen. Die Abdunklung des Schulzimmers mag auf Schwierigkeiten stoßen. Für ben Unterricht mare es aber ein faum zu überschätzender Borteil, wenn die Lehrerin eine biblische Geschichte mitsamt ber Szenenfolge an großen, für alle Rinder gleichzeitig sichtbaren Bilbern mit bem Deutestock bis ins fleinste erklären könnte. Die Hochschule erhält die Mittel zu Projektionsapparaten für Kunftgeschichte; viel notwendiger wären solche Veranschaulichungsmittel für die Biblische Weschichte vor den geiftig unreifen Rindern der Volksschule. Man spare lieber bas Gelb einer Paläftinareise, beren Reinertrag für bie religiöse Bildung ohne lange sprachliche, geschichtliche und biblische Borstudien sehr häufig den Erwartungen und Ausgaben nicht entspricht, und zaubere bafür das Paläftina ber biblischen Zeit in Lichtbildern in die Kinderschule. Warum foll die Technik des manbernden Lichtbildes immer nur ben Zwecken der Unterhaltung und nicht auch den Zwecken des Unterrichtes zugute kommen?

Vierte These: Der biblische Geschichtsunterricht soll die gesicherten Ergebnisse der Wissenschaft berücksichtigen, aber nur in dem Maße, als die Unterrichtszwecke der Volksschule es erlauben, und unter Ausschluß aller unsichern Annahmen.

1. Wie der Unterricht in Naturkunde oder in vaterländischer Geschichte die Fortschritte der wissenschaftlichen Forschung auf diesen Gebieten nicht einfach übersehen darf, kann auch der biblische Geschichtsunterricht gegen sich er e und allgemein bedeutsame Ergebnisse der biblischen Wissenschaft und der hillischen Wissenschaft und der Hillischen das höchste Gesetz eines jeden Unterrichtes. Die Wahrheit ist das höchste Gesetz eines jeden Unterrichtes. Die Worte der Heiligen Schrift sind Gottesworte und unsehlbare Richtlinien unseres Glaubens; die theologischen Auslegungen der Heiligen Schrift sind keine Gottesworte und keine unsehlbaren Glaubenssiäte. Es ist möglich, ja unausbleiblich, daß manche Auslegung veraltet und über kurz oder lang berichtigt wird, — die Heilige

Schrift und unfer Bibelglaube werden von folden Berichtigungen nicht berührt. Es follte auch in ber kleinften Dorfschule nicht mehr gefagt werden, die Weltschöpfung habe sich in einer Zeitspanne von 6 × 24 Stunden abgespielt. Die glattgespülten Riefelsteine und die versteinerten Muscheln, die sich zuweilen auf hohen Bergen finden, erinnern nicht an die Sintflut (eine halbjährige Flut glättet keine Riesel), sondern an vorgeschichtliche Zeitabschnitte bes gewaltigen Erdbildungsprozesses. Die allgemeine Ausdehnung der Sintflut über die gange Erdoberfläche wird heute nur noch gang vereinzelt behauptet; die meisten katholischen Erklärer nehmen eine räumlich beschränkte Flut an, um nicht zur Ausgleichung des biblischen Berichtes mit der Naturwissenschaft eine ganze Wunderflut annehmen zu muffen. Der Sonnenstillstand in der Schlacht gegen die Amorrhiter war ein Wunder, aber fein astronomisches, sondern ein optisches, b. h. es wurde nicht bas gange Uhrwerk ber Sonnen, und Sternensusteme gum Still. ftand gebracht, es wurde burch irgendeinen Leuchtförper der natürlichen Lichtwelt, also so, daß auch hier das Wunder die Natur zur Grundlage nahm, Tageshelle über Sonnenuntergang hinaus gespendet. Für den biblischen Schriftsteller, der als Rind seines Voltes nach bem Augenschein urteilte und sich nicht ftreng astronomisch ausdrückte, war es, als ob die Sonne nicht untergegangen ware. Aus biefer Bibelftelle fann aber weber für noch gegen die Umdrehung ber Erde um die Sonne ein Offenbarungs. beweiß gefolgert werden. Der Text: "Sonne, bewege bich nicht", fonnte also Galilei, bem Begründer des heliozentrischen Weltsustems, nur in angewendetem Sinn auf das Grab in Krakau geschrieben werden. Andere für ben Religionsunterricht beachtenswerte exegetische Ergebnisse, über welche heute die Aften der Forschung geschlossen sind, wurden im Laufe des Lehrganges, namentlich im Unschluß an den Bibel-Babel-Bortrag, besprochen.

2. Auch unsere vierte These hat eine Zusatthese: "unter Ausschluß aller unsichern Annahmen". Richt alles, was in irgend einem gelehrten Ropfe geboren wurde und in engeren Fachkreisen zur Verhandlung steht, kann ohne weiteres sofort auch als Zankapfel in die weiteren Bolkskreise und in die Volksschule geworfen werden. Die Pentateuchkritik, ein Schoß. find ber modernen Bibelwissenschaft, rechnet die nichtmosaische Berfunft ber fog. mosaischen Bücher und die liturgischepriefterliche Überarbeitung der älteren Literatur zu den Ginmaleins. Wahrheiten der Bibelerklärung. Und doch haben die 1887 gefundenen Schrifttafeln von Tell el-Amarna großartig bestätigt, daß im Zeitalter des Moses das Schreibwesen, besonders die Gewohnheit, wichtige Urkunden auf Steintafeln zu schreiben, im Rulturkreis von Agppten in erstaunlicher Bollendung ausgebildet war. Geheimrat v. Scholz-Würzburg fam nach jahrzehntelangen ernstesten Studien zu dem Ergebnis: "Der Annahme, daß das mosaische Geset mosaischen Ursprungs sei, die zudem geschichtlich einhellig bezeugt ift, steht kein geschichtlicher Grund entgegen; vielmehr spricht alles für beren Richtigkeit" (Rektoratsrede 1893, S. 16 f.). Freilich hält er auch die anderseitige Annahme, die bas ganze Werk bis auf bas lette Rapitel und ben letten Bers aus der Sand und ben Tagen des Moses herstammen läßt, für ebenso einseitig wie die Behauptung, die Entstehungszeit des ganzen Fünfbuches bis auf die lette Zeile sei felbst in seinen altesten Teilen erft Sahrhunderte nach Moses anzusetzen. Der Versuch der literaturvergleichenden Schule, die Jonaserzählung als Seitenstück ober gar als Nachdichtung der ägyptischen Osirislegende oder des babylonischen Mythus von Istars Sabesfahrt hinzustellen, kann vor dem Richterftuhl fritischer Nachprüfung nicht bestehen. Die Wächter am Beiligtum der Schule follen für folche Reitfragen ein offenes Auge haben, sollen aber nicht jede Behauptung, Die in irgend einem Blatt ober im Lehrerzimmer vorgetragen wird, gleich für bare Münze nehmen, noch weniger die Kinder damit überladen.

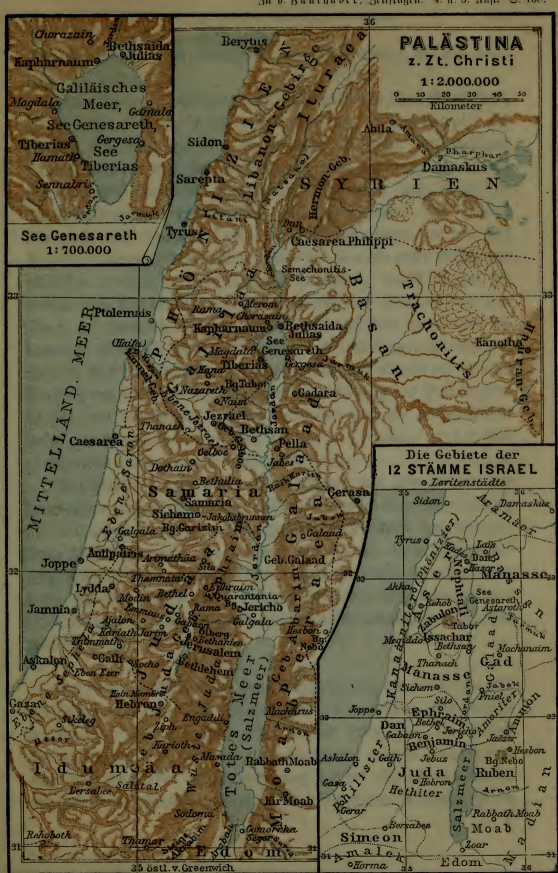
3. Gewiß muß der Religionsunterricht im allgemeinen, also auch der biblische Geschichtsunterricht, eine Schule für das Leben sein und die Kinder gegen spätere Angriffe auf den heiligen Glauben pangern. Wir können aber boch nicht ben gangen Strom wissenschaftlicher Tagesfragen in die Rinderschule leiten. Un Fortbildungsichulen und Mittelichulen, beren Schüler burch Sintertreppenliteratur oder sonstige Buflüsterungen in religionsfeindlichem Sinne leichter in berartige Tagesfragen eingeweiht werben, ift natürlich ein gründliches Wort der Aufflärung über diese Frage zu reden: z. B. ob Christus wirklich nur eine zweite Auflage von Buddha ober Sofrates, ob die Dornenfrönung Chrifti eine höhnische Nachäffung eines ägyptischen Fastnachticherzes, ob die Feier der heiligen Kommunion wirklich mit den Mithramhsterien etwas zu tun habe, und andere Fragen, über die das "Bandbuch zur Biblischen Geschichte" von Schuster-Holzammer, im alttestamentlichen Teil von Domdekan Bralat Selbst in Mainz (1910 in 7. Aufl.!) neubearbeitet, trefflichen Aufschluß gibt. In ber Bolksichule aber find ber Behandlung berartiger Streit. fragen die engsten Grenzen gezogen. Das Rind fann höchstens tropfenweise aus bem Strome solcher Zeitfragen trinken, so wie das Böglein am Ufer des Rheinstromes trinkt; eingetaucht in ben Strom, würde es ertrinken. Wir können die Schule boch nicht zum Tummelplat aller möglichen Tagesfragen machen. Die brennendsten Fragen der bibelwissenschaftlichen Aussprache von heute (über Verfaffer und Entstehungszeit eines biblischen Buches, über Enistehungsweise, b. i. ob ein Buch aus verschiedenen Quellen herausgearbeitet oder von einer späteren Sand überarbeitet, über den textlichen Zustand u. a.) liegen den Unterrichtszwecken der Volksschule meilenweit ferne. Nur die Frage nach dem literarischen Charakter eines Buches berührt sich mit erzieherischen Fragen, insofern die Erzählungen über Judith, Tobias und Daniel nur als geschichtliche Begebenheiten, nicht in allegorischer Auslegung bem Kinde verständlich sind. Der Zweck biefes Ferienkurses mar, zunächst uns selber über Golfströmungen im modernen Geistes. leben zu unterrichten. Wieviel wir davon den Schulkindern mit. teilen, niuß dem padagogischen Takt und der Kardinaltugend der Alugheit überlaffen bleiben.

Halten Sie es für eine erhabene Aufgabe, Religionsunterricht zu geben an der Hand des Katechismus und an der Hand der Biblischen Geschichte! Mit zündendem Wort hat der göttliche Lehrmeister auf dem Wege nach Emmaus das herrliche Heilspanorama der Biblischen Geschichte vor den Augen seiner Jünger aufgerollt. Rusen Sie, wenn Sie biblischen Geschichtsunterricht geben, diesen Meister in Ihre Schule und ditten Sie ihn, daß auch Ihren Schülern in der Vibelkatechese das Herz warm werde. Der Heiland ist der beste Lehrer der Viblischen Geschichte, weil die Viblische Geschichte mit seinem Blute geschrieben und von seinem Geiste beseelt, weil er als das persönliche Gotteswort die menschgewordene Vibel ist. Sie reichen Ihren Schülern den Heiland in einer Art geistiger Kommunion, wenn Sie ihnen die Biblische Geschichte im Geiste des Heilandes erklären.

# V. Die Bühne der biblischen Geschichte.

Vortrag auf dem Katechetentag zu Aschaffenburg am 24. September 1906; daher die wiederholten katechetischen und pädagogischen Fingerzeige; erst-malig gedruckt in den "Katechetischen Blättern" 1906, Nr. 11 u. 12, S. 18 bis 27 (Kempten, Fos. Kösel). Hierzu eine Karte von Palästina.

Jiehliche Bedeutung der Schule kennt die große er ziehliche Bedeutung der biblischen Geschichte im Rahmen des religiösen Unterrichtes. Jeder Lehrer weiß aus eigener Ersahrung, wie empfänglich die Kinder für die unsterblich schönen Erzählungen vom ägyptischen Joseph oder vom kleinen Samuel sind, und wie tief diese lebenden Bilder für das spätere Leben in die Seele sich einsenken. Die biblische Geschichte ist aber nicht bloß ein Mittel der Erziehung für die Katechumenen, sie ist auch ein Leitfaden der Erziehung für die Katechumenen, sie ist auch ein Leitfaden der Erziehung für die Katechen. Die planvolle Art, wie Gott auf ewigen Wegen die Menschheit im ganzen den Zielen seiner Offenbarung entgegenführte, enthält in großen Zügen zugleich die beste Weise der





Ginzelerziehung. Die Geschichte ber Offenbarung ist ein Lehrfurs ber Bädagogit.

Mein Thema: "Paläftina als Bühne der biblischen Geschichte", ist in dieser Fassung nach zwei Seiten abgegrenzt. Es handelt sich nicht um eine vollständige Erdkunde des Beiligen Landes, sondern nur um jene geographischen Eigenschaften, welche zur biblischen Geschichte irgendwelche Beziehung und damit für ben Bibelunterricht irgendwelche Bedeutung haben. Es handelt sich auch nicht um das heutige Palästina, etwa gar um eine Reisebeschreibung; das heutige Paläftina ift nicht mehr Buhne der biblischen Geschichte. Die biblische Geschichte, soweit fie auf der Bühne von Kanaan sich abspielte, begann im Borspiel mit bem Tage, an welchem Abraham zum erstenmal ben Fuß über bie Schwelle Kanaans fette, und endete mit dem Tage, an welchem Petrus, das Angesicht nach Rom gewendet, ben Staub des Landes Ranaan von feinen Füßen schüttelte. Der Ginzug des Patriarchen. fürsten und der Auszug des Apostelfürsten sind die beiden Mart. fteine — terminus a quo und terminus ad quem — ber hier in Betracht kommenden biblischen Geschichte.

Mit diesem Thema führe ich allerdings aus dem Gebiete der brennenden Tagesfragen über die katechetische Lehrweise hinweg auf ein wenig begangenes Grenzgebiet der Katechese und Exegese. Doch hoffe ich, wenn ich auch von den formalen Fragen der gegenwärtigen Katechetik um einen Sabbatweg abschwenke, dafür an Lehrstoff einen Beitrag zu liesern zur Lösung einer großen Aufgabe, die dem zukünftigen Religionsunterricht ohne Zweisel gestellt ist.

I.

Bei jedem Volk haben die physikalische Natur, die klimatische und geologische Eigenart des Landes am Charakter des Volkes mitgeprägt. Im neapolitanischen Alima kann auch ein Mann von guter deutscher Art zu einem Lazzaroni werden. Bei jedem Volk hat die Natur des Landes auch an der Runst des Volkes mitgemalt: die Kunstsammlung einer seefahrenden Nation zeigt ein

ganz anderes Gesicht als das Museum eines binnenländischen Volkes. Bei jedem Volk hat die Natur des Landes auch an der Geschichte des Volkes mitgebaut, und darum kann kein Geschichtsunterricht von der physikalischen Erdkunde des geschichtlichen Schauplatzes vollständig absehen.

Run aber hat kein Land bem Bolke bes Landes feine Gigenart fo ftark aufgeprägt wie das Land ber Offenbarung bem Bolke ber Offenbarung, solange es dieses Volf in seinem Schofe trug. Die Spnagoge von heute ift freilich nicht mehr Gottesbraut, nicht mehr Herberge des Gottegreiches, nicht mehr Vorbild ber Rirche wie die Synagoge des Alten Bundes. Hier ift nur von jenem Ifrael die Rede, das in der guten alten Zeit den bestimmten, gottgegebenen Beruf hatte, die Offenbarung eine Zeitlang in ben Belten Sems zu hüten und in der Fülle ber Beiten ben andern Bolfern zu vermitteln. Mit diesem Beruf wurde dem Bolfe gleich. zeitig als erfte Mitgift seiner bräutlichen Ausstattung ein ganz bestimmtes Land als Wohnung zugewiesen: das Land Kanaan ober, wie es später von den Griechen getauft wurde, das Land Palästina. Nicht personliche Wanderluft hatte ben Stammvater des Volkes den Hirtenstab mit dem Wanderstab vertauschen laffen; mit 75 Jahren verspürte Abraham gewiß persönlich wenig Luft, die Beimat in Chaldaa zu verlaffen. Nicht ber Bufall einer Bolferwanderung hatte das Volk aus Agypten in das Jordanland verschlagen; eine besondere Leitung ber Vorfehung hatte ben Stamm. vater vom Euphrat herüber und bas Bolk vom Nil herauf in das Land ber Verheißung geführt. Wie nun Gott in bem großen, auf die allmähliche Erziehung der Menschheit angelegten Erlösungeplan durchweg die natürlichen Verhältnisse für seine Gnaden. ziele erziehlich verwertet, so vermuten wir zum voraus, daß auch in der Auswahl Kanaans als Bühne der Offenbarung eine tiefe Absicht Gottes zum Ausdruck kommt, und tatfächlich erkennen wir, wenn wir einen Blick hinter die Ruliffen dieser Bühne zu werfen suchen, einen tiefinneren Zusammenhang zwischen ber physikalischen Geographie von Balästina und bem

biblischen Geschichtsbrama auf der Bühne von Palästina, einen tiefinneren Zusammenhang zwischen
dem natürlichen Charakter dieses Landes und dem
übernatürlichen Berufe des Volkes, das in diesem Lande
zu Diensten der Offenbarung erzogen werden sollte.

In der heiligen Literatur des Alten Bundes spiegeln sich die Naturverhältnisse Kanaans in tausend Farben wider. Die biblischen Dichter und Propheten haben gerade ihre schönsten Bilder dem heimischen Boden entliehen. Oft genug müssen wir, um die biblischen Dichter zu verstehen, ins Land der Dichter gehen. Der Heiland selber hat es nicht verschmäht, in seinen Bildern und Gleichnissen, überhaupt in seinen natürlichen Anschauungen, das Kind von Palästina zu sein. Wer diesen Widerschein der Natur in der biblischen Literatur nicht erkennt, weiß hundert Schönheiten der Heiligen Schrift nicht zu deuten. Ich rede aber nicht weiter vom Zusammenhang von Land und Literatur, ich rede vom Zusammenhang von Land und Literatur, ich rede vom Zusammenhang von Land und

Den Propheten gilt Kanaan als "heiliges Land", als Gottes unveräußerliches Eigentum, das nur mietweise dem Volke seiner Wahl überlassen war. Wie ein unauslöschlicher Anspruch ruht Gottes Eigentumsrecht auf diesem Lande. Jede Sünde auf diesem Erdboden gilt darum wie der Gottesraub in einem Gotteshause als eine Entweihung der von Gott geweihten Erde, als ein Blutslecken am Schemel seiner Füße: "Ihr habt mein Land entweiht und mein Eigentum zu einer Stätte des Greuels gemacht" (Jer. 2, 7). Kein anderes Volk hat sein Land mit solchen Augen betrachtet.

Rein anderes Volk war mit seinem Lande so innig verwachsen. Der Fraelit liebte in Kanaan nicht nur sein Vaterland; sein Gott und Gottes Offenbarung, sein Messias und die Zukunft seines Volkes, alle seine Hoffnungen waren in den Schollen Kanaans verankert. Hier waren die starken Wurzeln seiner Kraft, und so umklammerte er mit einer doppelten Vaterlandsliebe sein Vaterland und wollte auch aus übernatürlichen Gründen ein Kind von Palästina sein. Jedes andere Bolk hätte die Wegführung in die babylonische Verbannung leichter verschmerzt. Die Völker der Völkerwanderung haben auch in andern Ländern sich bald heimisch gefunden. Im Munde des verbannten Volkes am Euphrat sind die Klagelieder der Sehnsucht nach den heiligen Vergen der Heimat nie verstummt. Israel ohne Kanaan ist nach dem Vilde von Herder ein Baum in der Lust. Wenn heute noch Israeliten des Abendlandes in ihren alten Tagen nach Jerusalem ziehen, um in der Stadt ihrer Väter zu sterben, so glimmt hierin der letzte Funke jener innigen Liebe, welche ehedem Land und Volk verbunden hat.

II.

Nach dieser Feststellung des Vorsehungscharakters des Heiligen Landes im allgemeinen hebe ich nun einige Charakterzüge im einzelnen hervor, die das Land in einer tieferen Beziehung zum Beruf des Volkes und zur Geschichte der Offenbarung erscheinen lassen, an erster Stelle die Lage Palästinas im Mittelpunkt der alten Welt.

Ezechiel (38, 12) hat das Land in der draftischen Sprache ber Propheten den "Nabel ber Erde", den Mittelpunkt der Erde genannt. Wenn Jfrael nach göttlichem Plane bas Bolt der Mitte war, das den Funken der wahren Gotteserkenntnis wie in einem Brennpunkte in sich barg, um ihn später als helles Licht strahlenartig nach allen Punkten des Weltkreises erftrahlen zu feben, bann war Paläftina für diefen Zweck wirklich bas Land der Mitte. Die Bibel fteht auf dem geogentrischen Weltsuftem, weil unfere Erde die Buhne der Erlösung, in dieser Sinsicht also. trot ihrer Winzigkeit im Vergleich mit andern Weltkörpern der Mittelpunkt des Weltalls ift. Aus dem gleichen Grunde gilt in ber Heiligen Schrift Kanaan als Mittelpunkt ber Erde. Rach seinem Umfang gemessen, war dieses Ländchen zwischen dem 33. und 31. Grad nördlicher Breite freilich nur ein Winkel ber Erde, ein "Hinterländchen", wie es in den Reilinschriften genannt wird. Nach seiner Bedeutung für die Beilsgeschichte gewogen, war

es aber doch der Mittelpunkt der Erde, Kronland und Mutterland aller Länder, Angelpunkt der Weltgeschichte.

"Schöne Länder unfrer Zone, Stolze hab' ich viel gesehn, Du bist ihrer aller Krone, Wo der Bunder viel geschehn."

(Walther von der Vogelweide.)

Rach seiner geographischen Lage war Rangan ber Berüh. rungspunkt ber alten Rulturwelt. Bon links burch bas Mittelländische Meer, von rechts durch das Sandmeer der Arabischen Bufte zu einem schmalen Streifen zusammengebrängt, bildete das Land der Offenbarung über diese beiden Meere hinweg die Brude, welche die Alte Welt in ihrer nördlichen und sub. lichen Sälfte zusammenhielt. Träger ber Weltgeschichte und Rultur waren in der gangen Zeit, in welcher die Geschichte Ifraels im Aufsteigen begriffen war, die Bölker am Euphrat und Nil, also nördlich und füdlich von Palästina. Als Griechenland und Rom in die Weltgeschichte eingriffen, war die Geschichte Ifraels bereits im Niedergange. Will man aber boch auch Europa, bas sich geographisch als Halbinsel an Asien anlehnt, wegen seiner späteren Bedeutung für die Beilsgeschichte als felbständigen Erd. teil betrachten, also drei Teile der Alten Welt annehmen, so lag Balaftina immer noch wie kein anderes Land allen drei Erdteilen gleich nahe. Sem, Cham und Japhet reichten sich hier die Hand. Das Land der Offenbarung sollte zu Asien gehören, weil Asien die Wiege der Menscheit und der Ausgangspunkt aller Rultur war; es lag aber hart am Rande des afiatischen Erdteils, als follte es schon durch seine Lage über Alfien hinaus, besonders nach Europa hinüberweisen. Die Heimat der Bibel war also selbst ein Stück Bibel. Das Land, das die Propheten ernährte, war felbst ein Prophet, insofern es durch seine Lage im Mittel. punkt die allgemeine Bestimmung der Offenbarung für alle Weltteile verkündete und durch seine Lage am Rande von Asien wie der Finger eines Propheten die spätere Wegrichtung der Offenbarung

nach Europa hinüber andeutete. Mit tiefer Absicht hatte die Vorsehung das Volk der Offenbarung in einem zentral gelegenen Lande angesiedelt. So brauchten am Ende der Zeit nur die Schranken zu fallen, und der Offenbarung standen auf den Schultern der Apostel die Wege zu allen Völkern offen. Sem brauchte nur die Seile und Decken seines Zeltes weiter zu spannen, und Japhet wohnte in den Zelten Sems. Am ersten Pfingsteste finden wir tatsächlich Vertreter aus allen Nationen der damaligen Welt in Jerusalem versammelt. Die Katechese über Pfingstest und paulinische Reisen muß an die zentrale Lage von Kanaan erinnern.

Dieser erfte erdkundliche Charakterzug von Palästina kam der Offenbarung aber mehr für die Belt im gangen zugute, für die Geschichte des Evangeliums, für das Ende des Alten Bundes, für jene Zeit, in welcher das auserwählte Bolf nicht mehr aus. erwähltes Volk war. Mir liegt aber mehr baran, solche Charakter. züge aufzudeden, welche bas Beilige Land in einer besondern Beziehung zum Bolke Ifrael, in feiner Ginwirkung auf die Entwicklung ber Geschichte Ifraels, also für bie Reit bes Alten Bundes, erscheinen laffen. Hier tritt uns bas Planmäßige und Großartige ber göttlichen Weltleitung in einem berr. lichen Bilbe entgegen. Wir können es formlich mit ber Hand greifen, wie Volf und Land füreinander geschaffen und bestimmt waren, in gegenseitiger Rückwirkung aufeinander nach innewohnenben Gesetzen die ewigen Plane Gottes verwirklichen zu helfen. Die biblische Erdkunde hat so aut wie die biblische Geschichte ihre Geheimniffe. Wenn die biblische Geschichte der Rinematograph göttlicher Beilsgedanken ift, bann ift bas Beilige Land in feiner geographischen Gestaltung ein Brojektionsbild göttlicher Badagogik. So gleich im folgenden Charafterzug:

### 111.

Kanaan war ein überaus fruchtbares Land. Als ein Land, das von Milch und Honig fließe, d. h. dank dem Reichtum an fetten Weidetriften und Blüten Milch und Honig im Überfluß

liefere, war es von Gott verheißen. Milch und Honig find nicht die höchsten, aber sozusagen die natürlichsten und unschuldigften Geschenke bes Bodens, die Rahrung ber Rinder, unter allen Erzengnissen ber Landwirtschaft verhältnismäßig am wenigsten vom Fleiße der Menschenhand abhängig und gerade deshalb für die natürliche Fruchtbarkeit des Bodens am bezeichnendsten. "Der Herr, bein Gott, führt dich in ein herrliches Land, in ein Land mit wafferreichen Bächen und Quellen, aus deffen Gbenen und Bergen gange Ströme von Waffer entspringen, . . . in ein Land, wo du ohne hunger bein Brot effen und alles im Uberfluffe haben sollst" (5 Mos. 5, 7-9). In der Bufte, im mafferlosen Lande, wurde dem Bolke dieses wasserreiche Land verheißen. Es mag ihnen damals wie eine Fata Morgana in der Bufte erschienen sein. 5 Mos. 11, 10-12 wird Kanaan mit einem nicht zu pressenden bichterischen Bild bem Lande Agypten gegenübergeftellt: Das Land, wohin du ziehst, ist nicht wie das Land Agnoten, wo die Felder burch fünstliche Bewässerung mit Nilwasser, also burch Menschen. hand, getränkt werden; Rangan wartet des Regens vom Simmel, der herr felber hat die Pflege feines Gartens übernommen.

Außerbiblische Schriftsteller haben bis auf Hieronymus herab (zu Ez. 20) die Erfüllung dieser Verheißung bestätigt. Flavius Josephus rühmt Judäa wegen seines Reichtums an Getreide, Wein und Obst, Samaria wegen seiner herrlichen Weideplätze und milchreichen Herden, Galiläa wegen seines fetten Bodens, der immer wieder zum Ackerbau ansporne. Und erst Jericho, das biblische Aranjuez, mit seinen Balsamgärten und Palmenwäldern, mit seinem tropischen Klima! Auch in dieser Beziehung, als Ausgleich verschiedener Klimazonen, war Kanaan ein Land der Mitte. G. H. v. Schubert sagt in seiner "Reise in das Morgenland" (III 116), von der Jordanmündung bis zur Jordanquelle im Antilibanon durchwandere man in wenigen Tagen klimatische Zonen und Hauptformen des Pflanzenreiches, die in andern Gegenden der Erde Hunderte von Meilen auseinanderliegen. Die Bodenfläche Kanaans betrug nur den dritten Teil

von Bayern, und doch ernährte das Land unter David eine Bevölkerung nicht gar viel geringer als die Bevölkerung von Gesamtbayern. Heute freilich ernährt es kaum ein Zehntel der früheren Volkszahl. Zehn Morgen Weinberg geben, wie Jsaias (5, 10) gedroht hat, nur eine Flasche Wein und dreißig Scheffel Aussaat nur drei Scheffel Ernte. Heute lastet der Fluch des Himmels und der Fluch der moslimischen Mißwirtschaft auf dem einst so gesegneten Lande. Judäa namentlich, die Bühne für den letzten Att der biblischen Geschichtstragödie, steht heute ganz im Zeichen des unfruchtbaren Feigenbaumes, weil es die Stunde der Heimsuchung nicht erkannte.

Der Erntesegen Kanaans im Alten Bunde hatte seine tiefen Gründe. Als Gottes Land mußte es in jeder Beziehung ein Land bes Segens fein. Gine gesegnete Ernte war unter andern Zusicherungen in den Bundesvertrag aufgenommen (3 Mof. Rap. 25). Jede gute Ernte war also eine durch den Magen zum Herzen bringende Erinnerung an die göttliche Treue und damit eine ebenso eindringliche Mahnung an die Bundespflichten. Auch aus einem typischen Grunde, als Borbild der Rirche, follte Kanaan ein Land bes Segens fein und durch feine Fulle an irdischer Ernte jene Rulle an geistigen Gutern vorbedeuten, die das Reich der Gnade später über alle Ronen der Erde aus. gießen follte. Der lette und tiefste Grund mar ein erziehlicher: Das Bolt sollte, solange es den Gesetzen seines Gottes treu blieb, für kein wesentliches Lebensmittel auf die Fremde angewiesen sein. Es sollte sein Brot nicht auf dem Markte von Tyrus kaufen ober gar an den Türen der Agypter betteln, auch nicht im Sabbat. jahr, und seine Berden nicht auf die Weidepläte der Philister treiben. Das Bolf follte fich gang im Lande ernähren können, weil es gang im Lande bleiben und von den Seiden fich fernhalten follte. Damit kommen wir zu einem neuen Charakterzug in der geographischen Gesichtsfläche des Beiligen Landes, der den innigen Zusammenhang von Offenbarungsland und Offenbarungs. volk weiter beleuchtet:

#### IV.

Kanaan war ein alleingestelltes Land, unbeschabet und trotz seiner mittleren Lage im Weichbilde der Erde von den Nachbarvölkern nach allen Seiten abgesondert. Das war ja die weltgeschichtliche Aufgabe des "auserwählten" Volkes, von den Völkern abgesondert das Licht der Offenbarung unter dem Scheffel zu hüten, und für diesen Hauptzweck göttlicher Führung war Palästina nach seinem ganzen, ich möchte sagen anatomischen Bau wie kein zweites Land der Erde geeignet.

Mur nach zwei Seiten, das zeigt ein Blick auf die Land. farte, im Guben und Norben, steht Palästina einigermaßen in Fühlung mit den Bölkern ber alten Geschichte. Der Zugang vom Süden her ist aber durch die Rähe der Wüste und die schmale Landenge eingeengt und damit erschwert. Nach Often behnt sich bie Arabische Bufte; von biefer Seite war eine Annäherung großer Völkermassen ganz und gar unmöglich. Nach Norden scheint bas Land bie verhältnismäßig breiteste Front ber Nachbarwelt zu bieten. Indessen zieht sich gerade hier die Gebirgstette bes Libanon und Antilibanon wie eine natürliche Sperrkette an ber Grenze hin. Namentlich erscheint ber Gebirgsftock bes Hermon mit einer Sohe von 3000 Metern wie ein gewaltiger Sperrblock von des Schöpfers Hand vor das nördliche Eingangstor gewälzt. Der Zugang von Norden war damit nicht vollständig abgeschnitten, er war aber doch fehr verengt, jedenfalls nicht zu regelmäßigem Verkehre einladend. Kanaan war also auch nach Norden kein Saus mit offener Ture. Um fprischen Gebirgsftock brachen fich die Heereswogen, die aus dem inneren Afien im Laufe der Jahr. hunderte gegen Vorderasien und das Mittelmeer sich wälzten. Der nördliche Abhang des Gebirges war ein ruheloser Tummelplat der Völker, der gegen Kanaan abfallende Südabhang hatte ungleich weniger unter der Heimsuchung der Bölker in Krieg und Frieden zu leiden. Es mochte ber eine ober andere Eroberer auf dem Vormarsch vom Euphrat her sich mit Gewalt den Zugang von Norden erzwingen — nicht immer stand eine Judith als Grenzwache dort oben —, aber weder die Babylonier noch die Perser konnten die Tochter Sion auf die Dauer in deren eigenem Lande in Ketten schlagen und griffen lieber zu dem verzweifelten Mittel der Wegführung des Volkes aus dem Lande — ein Beweiß, wie hoch die Herren vom Euphrat die natürliche Festungsmauer Kanaans im Norden einschätzten.

Die Westgrenze ift bas Mittelländische Meer. Im allgemeinen ift der Dzean mit seinem Wasserstraßennet mehr eine Verbindung als eine Trennung der Länder. Nicht so das Meer im Westen von Kanaan. Bier munden feine Wasserstraßen. Der phonizische Ruftensaum, die nordliche Fortsetzung der palaftinen. fischen Rufte, begünftigt durch seine vielen Buchten die Anlage von Seehäfen und lockt damit von felber die Ruftenbewohner zum Verkehr mit andern Völkern auf das Weltmeer hinaus. Tatfächlich sind Thrus und Sidon an der phönizischen Kufte durch ihre See. politik die Beherrscher des Weltmarktes geworden. Im Gegensat zur phönizischen Ruste streckt sich, wie man auf richtig gezeichneten Rarten sofort erkennt, das Gestade des nämlichen Meeres im Westen von Kanaan in langer gerader Linie hin. An ber ganzen Rufte feine einzige größere Bucht für einen regelrechten Seehafen. Joppe ober Jaffa, ber einzige Safen der alten Zeit - Cafarea wurde erst von Herodes künstlich angelegt -, gehörte nicht ben Ifraeliten und war nur ein kläglicher Notbehelf. Saffa ift heute noch, sogar sprichwörtlich, ber Schrecken ber Seefahrer. Jeder Paläftinapilger weiß von der halsbrecherischen Beförderung ber Reisenden an die Jaffakufte zu erzählen, und bei stürmischer See ist die Landung dort überhaupt unmöglich. Roch viel gebieterischer haben die Klippen und Sandbanke, die sich weit ins Meer erstrecken, in alter Zeit die Schiffe genötigt, an Kanaan vorüberzufahren. Auch die Bäche, die hier münden, haben ben Schiffen feine Zufahrt geöffnet, weil sie im Sommer meift ganz vertrocknet waren und im Winter nur bazu beitrugen, bas Gestade noch mehr zu versanden. Rurz, die Rufte im Westen wies die fremden Bölfer aus der Rähe des auserwählten Bolfes weg. Israel sollte sich nicht wie die Phönizier auf dem Weltmarkt unter die Völker verlieren. Die Gestaltung der Landesgrenzen bestätigt das Jsaiaswort (5, 2), der Herr habe einen Zaun um seinen Weinberg gezogen.

V.

Das Land der Offenbarung war aber nicht bloß an seinen Grenzen von der Außenwelt streng abgeschlossen, es war auch innerhalb seiner Grenzen, nach seiner ganzen inländischen Gestaltung in sich gekehrt, wie eine eingezogene, verschleierte Gottesbraut in sich gesammelt. Die Vorsehung hatte sich die Ausgabe gesteckt, mitten in dem Waffenlärm der Alten Welt und dem Gerassel der Stlavenketten eine kleine Schar empfänglicher Seelen zur Einkehr in sich selber einzuladen, um in rüchaltloser Hingabe ihrem Gotte und der Hoffnung auf eine spätere Erlösung zu leben. An der Lösung dieser Ausgabe hatte auch die Natur, die das Volk umgab, in der Hand des Herrn erzieherisch mitzuwirken. Ich erinnere hierzu nur an zwei Eigentümlichkeiten der biblischen Geophysik, an den Höhenzug und an den Fordan.

Unmittelbar an der Südgrenze erhebt sich steil aus der Wüste ein Gebirgsrücken, welcher Judäa und Samaria durchzieht, die ohnehin nicht breite Ebene Sephela und Saron immer mehr gegen das Meer hin schmälert und im Karmel sogar ins Meer hineinragt. In mühsamen Windungen durchbricht hier der Kison den Bergriegel, aber jenseits der Ebene Jezrael erhebt sich sofort wieder der Höhenzug von Galiläa, um sich ganz im Norden in das Hochgebirge des Libanon zu verlieren. Dieser Gebirgsrücken, der das Land von Süden nach Norden durchzieht, war die eigentliche Bühne der biblischen Geschichte und zugleich ein schützender Wall sür das Heilige Land. Kein einziges breiteres Tal durchbricht den Lauf des Gebirges. Solche Täler hätten naturgemäß zur Anlage von Straßen und damit von selber zum Verkehr mit den Nachbarn, etwa mit den Philistern, eingeladen. Ja, selbst die gewöhnlichen Verbindungswege, die das

Gebirge sonst hat, wie Gebirgssättel, Pässe und Joche, waren hier gegen die Meerseite hin nur in geringer Anzahl vorhanden und schwer zu betreten. So hatte der Herr in den Abhängen dieses Gebirgszuges wie zu strenger Klausur eine seste Mauer um sein Volk gebaut. Innerhalb dieser Mauer sollte Israel als priesterliches Volk, von der Welt abgeschieden, das Heil der Welt in seinem Schoße reisen lassen. Die Religion der Offenbarung, die in ihrem Mannesalter als Weltreligion die großen Völkerstraßen ziehen sollte, hat in ihren Kindestagen neben andern Erziehungsmitteln das Mittel des äußeren Schußes nicht verschmäht. Wieder ein Abschnitt göttlicher Erziehungskunst, wenn die Erziehung der Menschheit im ganzen und die Einzelerziehung sich in gleichlausenden Bahnen bewegen.

Auffallender als die Gebirgebildung ift das Flußinftem bes Landes. Palästina hatte keinen einzigen für bie Schiffahrt brauchbaren Fluß, der auf feinem Rücken bie Ifraeliten aus ihrer stillen Rlause in die Beidenwelt hinaus. und Die Beidenwelt hereingetragen hatte. Noch mehr! Palaftina hat, obwohl das Meer in nächster Nähe ift, seine Bafferscheide nicht nach dem Meere, sondern nach dem Binnenlande bin. Einige Bache winden sich durch die Gebirgsmauer zum Meere, weitaus die meisten streben dem Jordan zu. Der Jordan, die eigentliche Lebensader des Landes, einzigartig unter ben Flüssen ber Erde, entspringt an der nördlichen Grenze, sammelt, ganz Ranaan von Norden nach Guden durcheilend, das Lebensblut bes Landes aus ben Wasseradern und äderchen von rechts und links, trägt aber die so gesammelten Wasser nicht wie alle andern Ströme in das Meer, sondern in einen Binnensee, in den Afphaltsee des Toten Meeres. Db er nun, wie einige Geographen glauben, in vorgeschichtlicher Zeit wirklich tiefer im Süben in bas Arabische Meer mündete oder nicht, in der Zeit der biblischen Geschichte ließ er gerade bort, wo er die Grenze bes Beiligen Landes überschreiten müßte, die ungeheuern Wassermassen zum Simmel verdunften. Dem ganzen Lande ber Berheißung und nur biefem Lande zugehörig, gewissermaßen voller Schen, heidnischen Boden zu betreten und durch Ausmündung in das offene Meer einen Fernblick ober gar eine Straße in die Heidenwelt zu öffnen, war der Jordan, wie später der Täuser an seinen Usern, selber eine beständige Predigt an das Volk, sich nicht in die Heidenwelt zu verlieren, und in diesem Sinne die Vollendung des Gesichtsbildes Palästinas als eines in sich geschlossenen und gesammelten Landes.

Die Zeitgeschichte achtete unwillfürlich biesen Charafterjug bes Beiligen Landes. Reine von den großen Beerstraßen, welche die Völker des Nordens mit dem Süden, des Orientes mit dem Abendlande verbanden, zog durch das Land Ranaan hindurch. Der Lärm der Bölkerkarawanen störte nicht die feier. liche Sabbatruhe dieses Landes. Die Natur selber hatte den Rarawanen jenseits ber Landesgrenzen die Pfade angewiesen, im Westen von Thrus nach Gaza hart an der Meeresküste, im Often von Damaskus nach Petra und Clath (heute nach Mekka) hart am Rande der Bufte. Daher die merkwürdige Erscheinung, daß die alten Profanschriftsteller uns wenig von der inneren Beschaffenheit bes Landes und vom Leben bes Bolfes erzählen. Mit den geographischen Angaben der Tell el-Amarna. Briefe ist nicht viel anzufangen. Selbst Berodot, der Bielgereifte, ber die ganze Umgebung von Palästing, den Rorden und den Süden so genau durchforscht und beschrieben hat, ist auf der westlichen Heerstraße vorübergezogen, ohne vom Beiligen Lande nähere Notiz zu nehmen. Erft unter Alexander b. Gr. wurde Ranaan von griechischen Schriftstellern literarisch erschlossen, also erst in ber Stunde, in der bereits die Fulle ber Zeiten bammerte und die Offenbarung langsam aus der Abgeschlossenheit heraus. treten sollte.

VI.

Ginige kleinere Charakterzüge aus der plastischen und klimatischen Beschaffenheit des Landes mögen den Beweis vollenden, daß auch die Natur des Offenbarungslandes zur Geschichte des Offenbarungsvolkes ihre Bausteine lieferte.

1. Palästina ist vorherrschend ein Gebirgsland. Gebirgsbewohner sind im allgemeinen ihrer Heimat treu ergeben, und wenn den verbannten Israeliten später in der gähnend weiten Sandebene von Babylon das Herz nach den Bergen von Judäa brennt, so zeigt sich hierin außer andern Krästen auch die Anziehungskraft der Berge auf die Kinder der Berge wirksam. Gebirgsbewohner hängen auch viel zäher als die Bewohner des Flachlandes an der Überlieferung und am Glauben ihrer Bäter. So hatte Kanaan als Gebirgsland die heilige Aufgabe, die volkstümliche und religiöse Eigenart des Offenbarungsvolkes wahren zu helfen.

Die nämlichen Berge unterstützten durch ihre Quellen und natürlichen Brunnen den emsigen Andau des Bodens und erzielten zusammen mit dem Segen des Himmels und dem Fleiß der Menschen jene heute kaum begreisliche Fruchtbarkeit des Bodens, von der oben die Rede war. Den Bergen verdankte man außerdem die Möglichkeit, durch künstliche Terrassentultur, deren Spuren man heute noch auf den Höhen begegnet, die andaufähige Bodensläche zu erweitern und die Erde sozusagen in mehreren Stockwerken zu bebauen — eine weitere Aufgabe des Berglandes in den Zeiten des Friedens!

Nicht minder treue Dienste leisteten die Berge dem Volke in den Tagen des Krieges. Berghöhlen und Bergschluchten, gefährliche Übergänge und enge Bergmulden erschwerten in jeder Front die Angrissbewegungen der Feinde und erleichterten die Verteidigung seitens der Eingeborenen. Bei jedem Schritt auf dem Vormarsch wie auf dem Kückzug kämpste die Katur des Landes mit dem Volke, vorausgesetzt, daß das Volk dem Helden gebärenden Glauben der Väter treu war und sich innerhalb der von Gott gezogenen Verteidigungslinie hielt. Eine Reihe der schönsten kriegerischen Ersolge, wie etwa der Sieg Deboras am Tabor oder der kühne Wassengang des Kronprinzen Jonathan bei Machmas, waren nicht in letzter Linie der Bodengestaltung des Schlachtseldes zu verdanken. So hat der Herr wie ein kluger

Feldherr in der Führung seines Volkes die Bodenform des Landes ausgenütt — zugunsten des Volkes.

- 2. Wenn aber bas Volf in der Rolle des halsstarrigen Rindes die führende Sand seines Gottes von sich stieß und ber Berr als Lehrmeifter feines Bolfes zur Rute greifen mußte, auch bann stand ihm gerade bei der eigentümlichen Lage von Rangan eine ganze Vorratskammer von Buchtruten zur Berfügung. So hatte es das Gesets (Qv. 26, 14 ff.) angedroht, und die Propheten kommen oft darauf zurück, daß für den Fall ber Untrene bes Bolfes ber herr im Lande felber, in bem himmel und in ber Luft über bem Lande, in der Bufte an ber Grenze bes Landes, Mittel und Wege zur empfindlichen Beftrafung bes Bolfes in Sulle und Fulle beständig zu Sänden habe. Er brauchte nur gu winken, und die Bufte fandte den verfengenden Glutwind, ben Samum, und die Beuschreckenschwärme, die im Ru auf den Erntefeldern tabula rasa machten, ober der Himmel versagte wie von Erz den Spätregen und Frühregen, ober die Luft über dem Lande brütete die Best und andere orientalische Landplagen aus, oder das Land wurde, wegen seiner Lage in der Mitte leicht der Bankapfel zwischen ben Armeen vom Nil und Guphrat, mit ber Geißel bes Rrieges geschlagen. - Tatsächlich mußte ber Berr oft genug, wenn bas Bolt bas Joch bes Gefetes störrig vom Nacken geschüttelt hatte, es mit folden in Rangan felber geschärften Stacheln wieder in das Joch zurückzwingen. Auch in diesem Sinne war bas Land an ber allmählichen Erziehung bes Bolfes erzieherisch beteiligt.
- 3. Palästina war landschaftlich ein Land der Abwechslung und der Gegensätze. Schon in Klima und Temperatur zeigen Berg und Talscharfe Gegensätze. Arabische Dichter sagen vom Libanon, allerdings mit einer dichterischen Übertreibung, auf seinem Haupte liege der Winter, auf seinen Schultern der Frühling, in seinem Schoße der Herbst, und zu seinen Füßen im Tale schlummere der Sommer. Ich bin in einem Sommermonat des Orients auf dem Libanon über Schnee ge-

gangen und fah in ber gleichen Woche bie galiläische Landschaft wie einen Blumenteppich des Frühlings im Angesichte der schnee. bedeckten Hermonkuppe ausgebreitet. Wie rasch das Barometer bes Galiläischen Meeres von "Sonnig" auf "Stürmisch" beuten fann, ift aus bem Evangelium bekannt. Auch tiefer im Guden gibt es winterlich rauhe Berglandschaften mitten in einem Land voll Sonnenschein, fritische Tage mitten in einer heißen Woche. Ich habe an einem 4. April im Jordantale 30 Grad Wärme gemessen und bin am 5. April bei eiskaltem Sturmwind burch die Tore von Bethlehem geritten. Gerade dieser Witterungs. gegensat und rasche Umschlag von sommerlicher Wärme zu winterlicher Rälte von heute auf morgen macht bas Land zu einem treuen Spiegelbild bes Volkes Ifrael, in bessen Bruft zwei Seelen in sittlichem Widerstreit lebten, das heute von Manna sich fättigte und morgen nach den Zwiebeln von Agypten zurückverlangte, heute am Altare Jahwes opferte und morgen um die Altäre ber phönizischen Gögen tanzte.

Leben und Tod, Segen und Fluch, grün und grau gesellen sich im landschaftlichen Gesamtbilbe von Ranaan oft in plot. lichem Wechsel hart nebeneinander. Dort oben ber See Benefareth, das leuchtende Ange im Angesichte des Heiligen Landes, vom Heiland felbst als Lieblingsstätte erkoren, von blühenden Ufern und einem Kranze blühender Städte umrahmt — ber See Genefareth ein Bild des lachenden Lebens! Und hier unten bas Tote Meer, ohne eine Blume am Ufer, ohne einen Fisch im Wasser, der totenstille Friedhof der Pentapolis, jenseits von den schwarzen Moabiterbergen wie von riesigen Grabsteinen überragt — das Tote Meer, das grausigste Denkmal des Todes. Im Tale beim Jakobsbrunnen stehen sich ber grüne Garizim und der kahle Cbal gegenüber. Am Abhang dieser Berge wurden bem Bolte die Worte vom Segen für Gefetestreue und vom Fluche für die Untreue verlesen und vom Volke mit Ja und Amen beschworen (Jos. 8, 30-35). Wie ein Stein gewordenes Amen von Segen und Fluch bilbeten die beiden Berge, ber mit Frucht gesegnete Garizim und der vom Fluch der Unfruchtbarkeit getroffene kahle Ebal, den Hintergrund zu jener eindrucksvollen Begebenheit.

Ziemlich alle Sprachrohre, durch welche Gott in der Natur zu benen redet, die für die Sprache Gottes in der Ratur überhaupt empfänglich sind, finden sich im Landschaftsbild von Kanaan vereinigt. Der sonnige Himmel über dem Lande, das Hochgebirge im Norden, das große Meer im Weften, die Bufte im Often gehören boch sicher zu den gewaltigsten Bildzeichen in jener "Armenbibel", die in der natürlichen Schöpfung vor dem Auge der Menschheit aufgerollt liegt und von den Propheten zur Verdeutlichung ber Gedanken ber übernatürlichen Ordnung reichlich benütt wurde. Eben deshalb, weil die Landschaft von Ranaan fo wechselvolle Bilber von saftigen Olgarten und toten. ftillen Schluchten, von grün und grau im Innern und an ben Grenzen bem Auge bot, fanden die Bewohner von Ranaan für jebe Stimmung ber Seele in ber fie umgebenden Ratur eine gleichgestimmte Saite widerklingen. Fast jeden treuen Ifraeliten, ber in Gottes Schule sich führen ließ, sehen wir in irgend einer feelischen Fühlung mit ber landschaftlichen Natur Kanaans, von David an, der auf dem Hirtenfelde von Bethlehem die Sprache der Schöpfung in Psalmen übersette, bis Johannes dem Borläufer, der als Uszet von der ftillen Wüste sich angezogen fühlte. Wenn der Beiland später felber für feine Vorbereitung zum Lehramte die Bufte, für seine Lehrtätigkeit mit sichtlicher Borliebe Galiläa am Ufer bes Sees aufsuchte, so hat er damit felber die unsichtbare Beziehung ber Natur bes Landes zur empfänglichen Seele anerkannt und geheiligt.

### VII.

Es bleibt mir noch der Hinweis auf einen letzten Charakterzug von Palästina, auf eine letzte Mitgift der Vorsehung in der Ausstattung des Offenbarungslandes für seinen besondern Berufunter den Ländern: Palästina war ein kleines Land.

Etwa 240 km in der Länge, 160 km in der mittleren Breite, an Flächeninhalt etwa den dritten Teil kleiner als die Schweiz. Ein Zwerg im Vergleich mit den Goliathreichen am Nil und Euphrat. Nach ihrer Bedeutung für die biblische Geschichte und die Erziehung des biblischen Volkes ist diese letzte Eigentümlichteit durchaus nicht die letzte. In einem großen Lande hätten die obengenannten, aus der Natur des Landes gewonnenen Erziehungsmittel ihre Wirkung leicht versehlt; so aber waren sie auf ein kleines Land gesammelt, und damit war ihnen die nachhaltige Wirkung gesichert.

1. In wenigen Tagen konnte ber Ifraelit, nirgends ein Fremd. ling, sein ganges Heimatland freuz und quer durchwandern. Auf allen Wegen und Stegen hatte er ben Schauplat eines biblifch. geschichtlichen Ereignisses in Sehweite. Bon Dan bis Bersabee standen die beredten Zeugen der Geschichte seines Bolkes, Chrenfäulen der Heldentaten und des Ruhmes, mancherorts freilich auch Schandsäulen der sittlichen und politischen Günden Ifraels. Jeder Bach und jeder Brunnen, jeder Berg und jedes Tal, fast jede Ortschaft war durch die Beziehung auf eine große Persönlichkeit ober Begebenheit der heiligen Geschichte geheiligt. Um Patriarchen. grab in Hebron, wo die Gebeine der Erzväter den Tag des herrn erwarteten, am Grabe ber Rachel bei Bethlehem, am Grabe Samuels, am Jakobsbrunnen, am Risonbach, auf ben Schlachtfelbern bes Berges Gelboë und ber Ebene Jezrael, überall auf dem Wege erzählte das Land dem Wanderer ein Stud biblischer Geschichte aus den Tagen der Patriarchen, der Richter, ber Könige. Besonders die heiligen Berge des Landes, vom Sion, bem vielbesungenen Gottesberg im Guben, bis zum Tabor, der wie das Rriegszelt des Herrn der Heerscharen in der Chene von Naim sich erhebt, die heiligen Berge, ber Stolz und die Augenweide des Bolfes, beherrschten als die Söhenpunkte das Beilige Land und zugleich bie heilige Geschichte und eröffneten dem Wanderer eine weite Fernsicht über sein Land und über bie Geschichte seines Bolkes. So war bas Land ber Offen.

barung selber eine in Stein geschriebene Geschichte der Offenbarung, die Heimat der Bibel ein gewaltiger Bilderatlas zur biblischen Geschichte mit der leuchtenden Aufschrift: Der Herr ist groß und seinem Bolke gnädig. Jeder einzelne Israelit, auch der Ungebildete, der die Schristrollen der Bibel nicht lesen konnte, konnte das herrliche Panorama der biblischen Geschichte im Spiegel seines Landes auf dem Wege des Anschauungsunterrichtes kennen lernen. Jedem einzelnen lagen diese Unterrichtswege offen, weil Palästina klein war.

- 2. Auch die Einrichtung eines Zentralheiligtums für das ganze Land und im Zusammenhang damit die religiöse Einigung des Volkes und Ordnung des Kultus an dem einen Tempel in Jerusalem war nur in einem kleinen Lande möglich. Das Gesetz der Opferung der Erstgeburt, der Aussegnung der Frauen im Tempel, der regelmäßigen Walkahrt zum Tempel setze doch voraus, daß die Wege von den Landesgrenzen zum Tempel nicht allzu weit waren. Das Gotteshaus in Jerusalem sollte das Vaterhaus des ganzen Volkes, die eigentliche Heimat in der Heimat, der große Einigungspunkt des ganzen Landes, und umgekehrt sollte das ganze Land, gleichsam im Schatten des Allerheiligsten liegend, nur die Erweiterung des Gotteshauses zu einem Gotteslande sein. Dieser Gedanke der Einheit von Hauptstadt und Reich konnte nur in einem kleinen Lande auf theoretisches und praktisches Verständnis rechnen.
- 3. In der Fülle der Zeiten, als die biblische Geschichte auf der Bühne von Kanaan ihren Höhepunkt erreichte, erhielt auch der heilige Boden seine höchste Missionsaufgabe. Für das messianische Werk erlangte Palästina als kleines Land eine geradezu apostolische Bedeutung. Das irdische Leben des Heilandes bewegte sich durch das ganze Land, von Hebron tief im Süden dis an die phönizische Grenze hoch im Norden, von der Mündung des Jordan bis sast an seine Quelle. Er konnte heute in Judäa Rikodemus, dem Lehrer, unter vier Augen eine nächtliche Lehr-

stunde halten, morgen in Samaria am Jakobsbrunnen ber verirrten Frau die Waffer des ewigen Lebens schöpfen und übermorgen in Galifaa der Volksmenge das Brot der Lehre brechen. Der große Lehrer voll Gnade und Wahrheit, dem auch die Lehrer als Schüler zu Füßen sigen, konnte buchstäblich bem gangen Lande und bem gangen Bolfe angehören, weil Paläftina flein, weil die Schule des göttlichen Lehrmeisters nicht zu groß war. Bei der engen Umgrenzung mußte alles, was er sprach und was er tat, seine frohe Botschaft vom Reiche Gottes, die Runde von seinen Wunderfräften, leicht und laut im ganzen Ländchen widerhallen. Jedermann aus dem Bolfe fannte ihn persönlich, jeder hatte ihn schon gesehen, jeder konnte bei einigem guten Willen ihn jederzeit wieder auffuchen, seine Kranken von ihm beilen, feine Rinder von ihm fegnen laffen. Jeder einzelne mußte perfonlich fich entscheiben, ob er an ben von Gott gefandten Hauptlehrer der Menschheit glauben oder ob er sein Credo verweigern wollte. Und als schließlich die große Wendung des biblischen Geschichtsdramas erfolgte, war, wiederum weil Palästina flein war, sozusagen bas ganze Bolt als Augenzeuge ber gött. lichen Liebe, freilich auch als Blutzeuge und Teilnehmer der Schuld, bei der Kreuzigung zugegen. Der heilige Boden erbebte, als er die Blutstropfen vom Kreuze trinken mußte; in jenem Erdbeben hat das Heilige Land noch einmal seine Anteilnahme an dem Geschicke seines Bolkes bekundet.

Nach dem Ofterdrama ging als Nachspiel auf der Bühne von Kanaan noch der erste Akt der Apostelgeschichte in Szene. Das Heilige Land hatte beim Hingang der Apostel in alle Welt durch seine zentrale Lage noch einen letten Apostolat im Dienste der Öffenbarung auszuüben, dann aber siel der Lorhang; Israel hatte seine Rolle als Träger der Offenbarung ausgespielt. Heute liegt die ehemalige Bühne der biblischen Geschichte verfallen und verödet wie ein heidnisches Theater. Der Traum der Kreuzzüge wurde nie verwirklicht, wie wenn das heutige Palästina ein Land der Trümmer bleiben sollte, um ein Abbild des Volkes zu bleiben,

das in heilsgeschichtlicher Hinsicht auch nur noch eine Ruine seiner großen Vergangenheit ist.

\* \*

Die Erfahrung lehrt, daß die in wiffenschaftlichen Fachtreisen verhandelten Religionsfragen nach einiger Zeit auch in weiteren Volkstreifen auftauchen. Das Weiterstreben religiöser Gedanken ist zu stark, als daß sie sich auf die Dauer in eine Gelehrten. stube oder in ein Buch einkerkern ließen. In wissenschaftlichen Rreisen steht aber gegenwärtig eine Lebensfrage unserer heiligen Religion zur Behandlung, die Grundfrage: Ift an der ganzen Geschichte der Offenbarung überhaupt etwas Übernatür. liches, ober ift die fog. Offenbarungsreligion nur bas rein natürliche Ergebnis geschichtlichen Werbens? Rur eine andere Form des Buddhismus oder des Mardufismus? Hat nicht am Ende das flassische Bolf von Hellas einen höheren Unspruch auf ben Chrentitel eines "auserwählten Volkes" als das Volf von Paläftina? Diese Fragen werden über furz oder lang, wahrscheinlicher über furz, gedruckt ober gesprochen in das Volf geworfen werben, und damit erwächst den Religionslehrern des Volkes die neue große Aufgabe, den übernatürlichen Charafter ber Offenbarung im Ratechismus bei ben Eingangsfragen zur Glaubenslehre wie in der biblischen Geschichte noch eingehender als bisher zu behandeln. Für diese Aufgabe wollte ich Ihnen zu den alten, bekannteren Beweisgründen einen gewiffermaßen greifbaren Beweiß aus ber Erdfunde bes Beiligen Landes bieten. Un der Karte von Palästina können wir es ab. lesen, daß in der Offenbarung der Finger Gottes auf Erben sichtbar wurde, wenngleich ber einzelne Beweisgrund nur in ber Busammenfassung mit allen andern seine volle Beweiskraft erlangt.

Die biblische Geschichte kann den Katechismus in der Schule nicht ersetzen, die biblische Geschichte ist aber auch zum Katechismus in der Schule nicht zu entbehren. Nehmen Sie, meine Damen und Herren, im Laienkleide ober im geistlichen Gewande, aus diesen Vorträgen des Katechetentages die Überzeugung in Ihre Schule mit: In den ewig schönen biblischen Erzählungen sind noch reiche pädagogische Goldadern verborgen. Wir müssen nur immer noch tieser schürfen, um dieses Gold zu heben, das gehobene zu prägen und das geprägte in Umlauf zu sehen. Nach jener ewig denkwürdigen Lehrstunde über biblische Geschichte auf dem Wege nach Emmaus gaben die Jünger dem Lehrer das Zeugnis, das Herz habe ihnen gebrannt, als er ihnen auf dem Wege die Heilige Schrift ausschloß. Die biblischen Geschichten, heute noch seurige Kohlen vom Altare Gottes, haben bis heute ihre Zündkraft bewahrt. Das Herz muß den Kindern an diesem Altarseuer entbrennen, wenn der Lehrer zuvor sich selber daran erwärmt hat.

## Drittes Buch.

# Antwort auf die Frauenfrage.

## 1. Die Kernpunkte der Frauenfrage und Frauenbildungsfrage.

Niede auf der 56. Generalversammlung der Katholiken Deutschlands in Breslau am 2. September 1909. Die Rede nimmt wiederholt Bezug auf den damaligen Beruf des Reduers als Professor an der Universität Straßburg. Erstmalig gedruckt in "Mädchenbildung auf christlicher Grundlage" Jahrg. 6, Hft 1 (herausgeg. von M. Landmann, Berlag Kösel in Kempten).

ine goldene Zeit in der Geschichte der christlichen Frauenwelt, das 12. Jahrhundert, das Geburtsjahrhundert großer und heiliger Frauengestalten, nennt auch die Ramen Schlesien und Elfaß. Ich meine und gruße die hl. Hedwig, die Landes. patronin von Schlesien, Die Hausfrau von Gottes Unaden, Die Bergogin ber Liebestätigkeit, und Berrab, die Gottesbraut und geistvolle Lateinschriftstellerin vom Dbilienberg im Elfaß zwei Lichtgestalten aus dem deutschen Often und dem deutschen Westen, jede in ihrer Art eine lebendige, persönliche Antwort auf die Frauenfrage ihrer Zeit. Auch die heutige Frauen. frage ware in ihren hauptpunkten, als Brotfrage wie als Bilbungsfrage, als Frage bes Rechtes wie als Frage ber Religion und Liebestätigkeit, gelöft, wenn es uns gelänge, ben Geift, der aus dem Grabe von Trebnit spricht und von der Sohe des Odilienberges weht, in die Sprache des 20. Jahrhunderts zu übersetten.

Das Alter der Frauenfrage im weiteren Sinne wird gewöhnlich viel zu niedrig angegeben. Frauenrechte und Frauenehre sind bereits der biblischen Gesetzgebung, in einzelnen Licht. streifen auch dem babylonischen Staatsrecht der vorchriftlichen Jahrtausende, nicht erft bem Orden von der weißen Dame bekannte Größen. Frauenkraft und glaubensstarkes Heldentum des so. genannten schwachen Geschlechtes sind bereits im biblischen Charakterbild der Richterin Debora und in den Märtyreraften der Kirche in hohen Liedern gefeiert. Frauengeist hat sich bereits an der griechischen Literatur ber alexandrinischen Zeit mit Ehren literarisch beteiligt, und die jüngst entdeckten Beiratsvertrage aus dem Lande der Pyramiden beweisen urkundlich, daß nicht erst Amerika das gelobte Land der Frauenbefreiung und nicht erst die französische Revolution das Geburtsjahrzehnt der Frauenrechte ift. Die neue Beit macht wie jede junge Mutter gerne den Fehler, Erfindungen und Wertgüter aus den Tagen ber Bater für gang neue Ent. beckungen ihrer eigenen Rinder, für rein neuzeitliche Werte aus. zugeben. Auch in der Frauenfrage wird nicht immer säuberlich geschieden zwischen dem, was Erbgut aus vergangenen Tagen ist, und zwischen eigenartig neuzeitlichen Zuwachswerten.

Aber auf der andern Seite ift es richtig: es sind in den letten vier bis fechs Sahrzehnten verschiedene neue Gesichtspunkte dazu gekommen, welche die Fragestellung in der heutigen Frauenfrage ungleich vielseitiger und verwickelter geftaltet haben. Ich denke an die Übermänner und Überweiber der neuen Sittlichkeit mit ihren Grundsätzen von "Mutterschaft und Che auch ohne Trauschein", die vor dem Heiligtum der Familie und damit vor dem Heiligtum der Frau mit Dynamitpatronen spielen. Ich denke an ben neuzeitlichen Schienenwechsel unserer gesamten wirtschaftlichen Entwicklung, an die Ablösung des häuslichen Sandwerks burch die Maschinenindustrie, die mit dem Handwerker vielfach auch Frau und Kinder im Kampfe um das tägliche Brot aus dem häuslichen Stilleben in die Fabriken trieb. Ich benke an die Massennot, die diesen wirtschaftlichen Umwälzungen wie ein Schatten folgte und eine breimal gesegnete Erscheinung im heutigen Frauen. leben, die wundenheilende Armee der sozial-caritativen Frauenvereine, in Bewegung sette. Ich benke an die Golfströme im modernen Geistesleben, die auch die Frauenwelt erfaßten, an den gesteigerten Bildungsbrang, der immer neue Bildungswege forberte, bis in die Hörfäle und Laboratorien der Universität, und an andere Wandlungsgründe der neuen Zeit, die auch die Frauenfrage in vielen Bunften neu geformt und erweitert haben.

Von 1908 auf 1909 hat sich bei uns in Deutschland dieser neue Beift in drei neuen Tatfachen verkörpert. Im Dezember 1908 wurde die neue Gewerbenovelle angenommen, die am 1. Januar 1910 in Rraft getreten ift und für die Fabrikarbeiterin die zehnstündige Arbeitszeit, an den Borabenden der Sonn- und Feiertage die achtstündige als höchste Tagesleiftung gesetlich festlegt, und gleichzeitig wurde auch für die Beimarbeiterin die Frage der Lohnämter wenigstens eingefädelt. Im November 1908 haben zum erstenmal die preußischen Universitäten und unsere Alma mater der Reichslande studierende Frauen mit vollen Rechten in die akademischen Bürgerlisten aufgenommen, und hier in Brestau hat inzwischen eine Dame sogar in der Wissenschaft des Pythagoras sich das erste Diplom geholt. In Norddeutschland hat die Neuordnung des höheren Mädchen. schulwesens auf Grund des Augusterlasses 1908 und der Nach. schrift vom April 1909 mit frischer Kraft eingesetzt, — drei große Jahresereignisse, die zusammen mit dem politischen Vereins. gesetze vom 15. Mai 1908 dem Jahre 1908/09 in der Geschichte ber deutschen Frauenbewegung sicher einmal die Tugendrose eintragen werden.

Es wird meine Aufgabe fein, auf bem diesjährigen Ratholiken. tag diese neuesten Tatsachen in den Vordergrund meiner übersicht zu rücken, in organischem Zusammenhang mit der Frauenbewegung von geftern, beren Rind fie find, und mit ben neuen Aufgaben von morgen, deren Mutter sie werden sollen. Ich rede als Schulmann, weil wenigstens für den Augenblick in Deutschland die Schulfrage in der Frauenfrage voransteht, mag die Frauen. frage auch sonst in eine solche Fülle von Einzelfragen sich zerlegen, daß man auf jedes Blatt der hundertblätterigen Rose von Persien eine andere Frage schreiben könnte. Ich rede als Theolog, weil die Frauenfrage, wie die soziale Frage überhaupt, eine Frage der religiösen Rechtsordnung ist und für uns Katholiken nicht ohne das Licht des Glaubens gelöst wird, nicht ohne die Vorfrage: Wie hat denn Gottes Naturwille und Offenbarungswille das Können und Sollen des Weibes umgrenzt? Diese grundsätliche, meinetwegen theologische Aussprache ist um so notwendiger in einer Frage, in der so viel Mißtrauen und zaghaste Zurückhaltung und schroffe Ablehnung einerseits und anderseits so viel kopsloses Voranstürmen zu beobachten ist wie in der Frauenfrage.

I.

Ein Sat muß immer wieder wegen seiner grundlegenden Bebeutung für Frauenleben und Frauenfrage vorangestellt werden: Der natürlichste und allgemeinste Beruf bes Weibes ift ber Beruf ber Hausfrau und Mutter. Das innerhäusliche Leben wird bei allem Wechsel ber Zeiten das eigentliche Gebiet des Weibes bleiben, der Heimatboden, auf dem die besondern Wiegengeschenke des Schöpfers an die weibliche Eigenart am fruchtbarften sich entfalten. Nicht weniger groß als ber Sieg auf dem Felbe von Sedan, der sich heute jährt, sind die stillen Siege, welche die Mutterliebe in der Kinderstube feiert, von der Mutter ber Makkabäer und ber Gracchen bis zu der einfachen Frau von Ri-ese, die unser zehnter Pius seine Mutter nannte. Dieser häusliche und mütterliche Beruf nimmt allerdings die ganze Zeit und Kraft der Frau jahrzehntelang in ben besten Jahren des Lebens so in Beschlag, daß schon aus diesem Grunde der am 8. November 1907 geborene Frauentypus, der Typus der "ausnahmsweise verheirateten Lehrerin", eine Mißgeburt ift. Man kann nicht im Nebenamt Mutter sein, und eine Person kann nicht zwei Berufe erfüllen, von denen jeder eine ganze Perfonlichkeit fordert.

Die hausrechtliche Stellung der Frau ist in dem Gotteswort umgrenzt, das Weib solle die Gehilfin des Mannes sein,

ein Gotteswort, das neben der Pflicht tätiger Mithilfe die Unterordnung des Weibes unter die häusliche Gewalt des Mannes jum Sausgesetze erhebt. Diese untergeordnete Stellung ift der ursprüngliche Wille bes Schöpfers, nicht eine spätere Willfür bes stärkeren Beschlechtes. Diese Unterordnung bedeutet aber nicht eine Erniedrigung des Weibes zu einem minderwertigen Menschen zweiter Rlaffe, bedeutet nicht ein "Stlaventum ber weißen Stlavin". Unerkennung einer gesetymäßigen Obrigkeit bedeutet auch für ben Mann niemals eine Minderung des perfonlichen Wertes. Gine Frau kann ihrem Manne sehr wohl geistig ober sittlich ebenbürtig, fie kann ihm fogar weit überlegen fein, und trogdem bleibt der Mann bas haupt ber Familie. Bon biefem Sat, ber feststeht wie Granit vom Sinai, und von dem weiteren Sat, daß die einzige gottgewollte Form der Che die lebenslängliche Ginehe ift, wird wie von zwei Brückenpfeilern der fittliche Charafter der Che getragen. Eine Frauenbewegung, die an diesen Tragpfeilern der sittlichen Che rüttelt, ich meine die proletarische und einen Flügel ber bürgerlichen Bewegung, die ftatt der Unterordnung die geift. lose Gleichstellung von Mann und Frau im öffentlichen und häuslichen Leben, statt der unauflöslichen Ginehe die Mietehe und Dutendehe mit Kündigungsvertrag fordert, eine folche Frauen. bewegung rüttelt an den Grundmauern der sittlichen und gesellschaftlichen Ordnung und hat den Anspruch verloren, eine fittlichernste Bewegung zu beißen.

Man sagt uns: Was hat benn die Frauenfrage mit der Religion, die Frauenorganisation mit dem Bekenntnis zu tun? Wenn die Shefrau mit etwa 80 vom Hundert der allgemeinste Frauenthpus ist, wenn die She ein religiöses, für uns sogar ein sakramental geweihtes Heiligtum ist, wenn die religiösen und konfessionellen Anschauungen über Zivilehe oder kirchlich gesegnete She, über Trennbarkeit oder Unlöslichkeit der She, über das Wertverhältnis von She und Shelosigkeit sich gegenüberstehen wie Ja und Nein, dann werden auch die Antworten auf die Frauenfrage in einem wesentlichen Punkte religiös und konfessionell gesärbt

sein. Die Bekenntnisse sind einig in der Hochschätzung der Familie, der Reimzelle jeder Gesellschaftsordnung, einig in der Ablehnung ber Doppelmoral für beibe Geschlechter, einig in bem Bunfte, daß die Frauen mit gutem Recht an das Vorleben des Mannes die aleichen Anforderungen stellen wie die Männer an das Vorleben der Frau, einig in der Forderung güterrechtlichen gesetlichen Schutes für die Frau und einer genügenden Witwenund Altersversorgung. In wesentlichen Fragen eherechtlicher Ratur aber und damit in wesentlichen Bunkten der Frauenfrage geben die Wege der Bekenntnisse auseinander. In allen andern Bunkten ist die Frauenfrage eine offene Frage. Nicht einmal die Frage ber Frauenpolitik ift burch einen Glaubenssatz bogmatisch beant. wortet. Über die Che dagegen und die hausrechtliche Stellung der Chefrau im allgemeinen ift für uns Katholiken die Frage geschlossen. Hier hat die Offenbarung gesprochen und die Sprache ber natürlichen Vernunft mit göttlichem Siegel besiegelt.

### II.

Wir mögen an erster Stelle den häuslichen Beruf der Frauenwelt, das Ideal der Häuslichkeit, noch so stark betonen, an zweiter Stelle muß gesagt werden, daß die Frauen auch die seits der Haustüre große Aufgaben zu lösen haben in den Werkstätten der Erwerbstätigkeit, der sozialen Liebestätigkeit und der Bildungsarbeit. Haus und Familie sollen das Arbeitsfeld der Frausein, nicht aber ein Friedhof und ein Kerker, wo ungenützte Frauentalente vergraben und vermauert liegen. Es gibt wenig Sätze, die so wahr und doch auch so salsch sind wie das Viedermannswort: Die Frau gehört ins Haus! Die Frauenfrage ist eine viel zu verwickelte und vielseitige Frage, als daß sie mit einem so einsachen Allerweltsmittel restlos gelöst werden könnte.

"Die Frau gehört ins Haus." Wenn dieser Satz die She als den alleinseligmachenden Frauenberuf erklären soll, dann mag er die Frauenfrage der Romanwelt lösen, die Frauenfrage der wirklichen Welt wird ihm ein ungelöstes Rätsel bleiben. Die

Statiftit, die neueste Wiffenschaft mit ihrer graufamen Bahlen. sprache, rechnet uns vor, daß es in Deutschland fast eine Million mehr Frauen als Männer gibt, daß also 950 000 mit mathematischer Sicherheit nicht am Tische ihres Mannes ihr Brot effen werden. Dieser weibliche Überschuß müßte nach chine. sischen Rezepten beseitigt werden, wenn das ehelose Leben an sich ein verfehltes Leben ware. Nein, auch bas Leben einer Ordens. frau, die ohne irdischen Myrtenfranz bem Lamme folgt, gottverlobt und dem Diakonat der Nächstenliebe geopfert, ift kein entgleiftes Frauenleben. Auch das Leben einer Lehrerin, die als Schulgehilfin des göttlichen Kinderfreundes in treuer Arbeit ihre Kraft verzehrt und das ägyptische Märchen zur Wahrheit macht, der Speichel eines reinen Weibes könne die Blindheit heilen, ist vor Gott und vor der Welt eine ideale Ausprägung weiblichen Gbelfinnes und driftlichen Opfergeistes, und im Berein der fatholischen deutschen Lehrerinnen haben wir den Beweis, mit welchem Reichtum an Begeisterung die Lehrerinnenwelt an ber geiftigen, sittlichen und gesellschaftlichen Hebung ihres Geschlechtes mitzuarbeiten bereit ift.

Der vierte Teil der deutschen Frauenwelt gehört zu dem Thous der außerhäuslich erwerbstätigen Frau. 61/2 Millionen weibliche Personen sind durch wirtschaftliche Berhältniffe gezwungen, in der Fabrit oder einer Dienftbotenftelle oder sonst auf einem Arbeitsplatz ihr Auskommen zu suchen. Wir können im Namen der sozialen Gerechtigkeit für die erwerbstätige Frau eine wirtschaftliche Entlohnung fordern, so hoch, daß die Arbeiterin ohne Hunger und Schande ein ehrliches, standesgemäßes Auskommen hat. Wir können im Namen der Volkswohlfahrt ein Fabrikgesetz fordern, das die verheiratete Arbeiterin von der tagtäglichen Fabrikarbeit ausschließt zum Wohle ber Gesundheit des nachwachsenden Geschlechtes, und die neue Gewerbenovelle hat in dieser Richtung einen guten Anlauf genommen. Wir können aber ben Strom ber wirtschaftlichen Entwicklung nicht zurückleiten, so wenig wie den Oderstrom, um an Stelle des industriellen

Großbetriebes den Kleinbetrieb des häuslichen Handwerks zurückzurusen. Und wenn Millionen Kinder unseres Volkes die Hände nach Arbeit und Brot ausstrecken, können wir sie nicht abspeisen mit der Redensart, die Frau gehöre ins Haus.

Die letten Jahrzehnte haben den erwerbsuchenden Frauen manche neue Erwerbszweige geöffnet, Stellen in den Bureaus des Bahn- und Postdienstes, des Telephon- und Telegraphendienstes, im privaten Bank- und Versicherungswesen, und die Frauenwelt hat ihre Probezeit mit Ehren bestanden. Die Zukunft wird die Grenzpfähle der Frauenarbeit im Erwerbsleben noch weiter hinausrücken und ihnen weitere Erwerbszweige öffnen. soweit das ohne Schädigung höherer Güter, ohne Frauenmord und ohne Familienmord und ohne Männermord geschehen kann: Umter in der Armenpflege, in der Waisenpflege, am Jugend. gerichtshof, in Ausschüffen der Volkshygiene und andern, der weiblichen Eigenart wahlverwandten Gebieten. Wo ein Wille ift, wird auch ein Weg fein. Unsere vortrefflichen Zeitschriften: "Die driftliche Frau", "Frauenland", die Monatsschrift bes Lehrerinnenvereins, "Die Madchenbildung", behalten diese Frage neuer Frauenberufe gut im Auge. Helene Stummel 3. B. machte ben Vorschlag, durch Schaffung einer Hausindustrie zur An. fertigung von firchlichen Gewändern, nicht im Wettbewerb mit der einheimischen Industrie, aber als Ersat für die vom Aus. lande bezogene Fabrikware, den Damen befferer Stände in vornehmer Weise eine echt weibliche Erwerbsmöglichkeit, eine neue Beimarbeit, zu erschließen.

### III.

Mittlerweile ist die schwesterliche Selbsthilfe dem gesetzlichen Schutz der erwerbstätigen Frau zuvorgekommen mit einem vielmaschigen Netz von sozial caritativen Frauenvereinen, welche die zerstreuten guten Willen sammeln und organisieren und sozial schulen und dann als Sendboten der christlichen Nächstenliebe im Fürstenkleid der hl. Hedwig in die Niederungen schicken,

wo ungezählte Schwestern von tausend Fangarmen leiblichen und sittlichen Clendes umschlungen werden. Ich kann sie nicht alle nennen, diese Frauenorden ohne Gelübde, den Elisabethverein, den Mädchenschutverein, die Fürsorgevereine besonders für die Jugend und die Arbeiterinnen, und die andern Bereine, auf deren Alfaren heiliges Feuer, chriftliche Nächstenliebe lodert. Es ist ein herr. licher Rundblick, in dem weiten Trümmerfeld körperlich und seelisch gebrochener Frauenleben die Zelte der caritativen Frauen. vereine wie Lazarette des barmherzigen Samariters aus den Trümmern ragen zu sehen. Dem Königszelt im Mittelpunkt, bem Ratholischen Frauenbund, hat Seine Eminenz der Fürstbischof dieser Diözese im letten Dezember gelegentlich der Generalversammlung bes Bingenzvereins in wenigen Säten ein ganzes Programm der katholischen Frauenbewegung mit klarer Bielangabe, aber auch mit festen Grenglinien entworfen mit ben Schlußworten: "Der Katholische Frauenbund bewegt sich auf dem Boden der Kirche. Er will die Frauen bewahren, jene uferlosen Frrfahrten mitzumachen, die ihrem Geschlecht wie der menschlichen Gesellschaft zum Verderben gereichen muffen. . . . Er gibt ihnen einen festen Stand, auf dem sie an dem Wohl ihres Geschlechtes auf dem sichern Grunde der göttlichen Wahrheit weiterarbeiten tonnen." Diese Worte des Fürstbischofs, der Eminenz dieses Ratholikentages, sind die beste Empfehlung des Ratholischen Frauenbundes.

Eine solche Empfehlung wiegt alle jene Urteile auf, die ohne Berständnis für die soziale Lage und ohne soziales Gewissen herze los und hirnlos hinter manchen Vorhängen und an manchem Kaffeetisch über den organisierten Frauenapostolat der Gegenwart gefällt werden. Wer an den Weg baut wie unsere sozialen Frauenvereine, hat viele Meister, und die reisen Früchte werden am meisten von den Wespen heimgesucht. Es kann einmal vorkommen, daß eine Dame zur Sitzung des Mädchenschutzvereins geht und daheim das eigene Dienstmädchen sehr schutzbedürftig zurückläßt; es ist aber gewiß nur eine üble Nachrede, daß die gleiche Dame

in den Sütten der Armen eine zweite hl. Sedwig und im eigenen Haufe eine zweite Kantippe fein konne. Im ganzen find unfere Frauenvereine eine hohe Schule echter driftlicher Rächstenliebe, eine vaterländische Tat gegenüber notleidenden Kindern des Vaterlandes, die als ein vollgültiger Gegenwert zum Militärdienst bes Mannes eingeschätzt werden barf. Es bleibt ein Stolz der deutschen Frauenbewegung, ein Muttermal von ihren ersten Unfängen ber, daß sie bisher stets auf die wirtschaftlichen und geistigen und sozial-caritativen Ziele der Bewegung den Nachdruck legte und nicht mit Volldampf in das politische Fahrwasser einlenkte wie die Frauenbewegung jenseits des Kanals und jenseits des Dzeans und damit vor jenen ärgerlichen Formen bewahrt blieb, vor Strafenkundgebungen und andern Überspanntheiten bes politischen Feminismus, die nur das eine erreichen, daß fie die ganze Frauen. bewegung auch nach ihren guten Zielen gerade bei ben Besten bes Volkes in Verruf bringen.

Der Schöpfer hat gerade ber weiblichen Eigenart eine reiche Ausstattung für die Liebestätigkeit ins Leben mitgegeben, einen scharfen Blick, um verschämtes Glend zu erspähen, ein großes Mitleid, um es nachzufühlen und wo möglich zu heilen. Tebe Gabe Gottes aber ift zugleich eine Aufgabe, jedes Talent ift eine Pflicht, das Talent, ob es nun ein munzbares ober ein geiftiges ober ein Gnadentalent ift, der Allgemeinheit zum Ruten in Umlauf zu setzen. So wird die Religion als Verpflichtung, die Gaben des Schöpfers zu nuten, der fruchtbare Mutterschoß weiblicher sozialer Liebestätigkeit. Der Menschenfreund von Nazareth hat der driftlichen Frauentätigkeit nach der schönen Legende mit seinem Bild auf bem Schleier der Veronika das bilberschriftliche Programm gegeben, in jedem Kreuzträger ein Bild bes freuztragenden Meisters zu erblicken und Veronikadienste ihm zu tun - ein religiöfer Beweggrund, der alle guten Beifter der Nächften. liebe im Frauenherzen wecken und auch bann wach erhalten muß, wenn Verkennung und Mißerfolg in den Schmollwinkel treiben möchten. Strohfeuer der Nächstenliebe, vorübergehende Anwand. lungen, brennen auf allen Herben; als ewige Lampe brennt die Liebes. tätigfeit nur im Beiligtum bes Glaubens. So viel hat die Religion mit ber Frauenfrage sogar nach ber sozial caritativen Seite zu schaffen.

#### IV.

Das neueste und brennendste Rapitel in der deutschen Frauen. frage von heute ift die Frauenbildungsfrage, zunächst das a tabemische Frauenstudium. Auf bem Ratholifentag in Burg. burg 1907, zu einer Zeit, als von den 22 deutschen Universitäten nur acht (die füddeutschen rechts des Rheins sowie Leipzig und Jena) Frauen zuließen, hatte ich die Hoffnung ausgesprochen, es werde "über kurz oder lang, wahrscheinlich über kurz, auch an den andern Hochschulen die Schulsperre für die Frauen aufgehoben werden". Tatsächlich ift furz barauf diese Weissagung in Erfüllung gegangen. Im Jahre des Beils 1908 haben die preußischen Universitäten und Straßburg links bes Rheins ben Frauen akademisches Bürgerrecht mit voller Matrifel in Gnaben gewährt. Das gibt mir Mut, noch einmal unter die Propheten zu gehen und zu wünschen, es möchte auch die Ratholikenversammlung der Zukunft, diese herrliche Universitas katholischer Weltanschauung, den Frauen volle Bürgerrechte geben, ähnlich wie der Eucharistische Kongreß.

1. Ich weiß recht gut, daß bei dem Wort "akademisches Frauenstudium" am geistigen Gesichtskreis mancher Männer und Frauen eine ganze Wolke von Befürchtungen und Bebenken heraufzieht. Die einen fürchten, verzeihen Sie, eine Entwürdigung ber Universität durch bie Frauen, die andern eine Entwürdigung ber Frauen durch die Universität. Die einen fürchten eine Berweiblichung ber Männerbildung, die andern eine Vermännlichung der Frauenbildung und viele eine planmäßige Ausbildung ber Einbildung. Indeffen, wir Männer durfen bei ber Beurteilung ber Frauenfrage nicht in den Fehler fallen, den man ben Frauen fo gerne vorhält, ich meine, wir durfen Liebe und Haß gegenüber einer Zeitfrage nicht nach Gefühl und Empfindung, sondern nur nach nüchternen Verstandesgründen verteilen.

Es handelt sich beim Frauenstudium in der Sache nicht um eine Mobe ber entgleiften Reuzeit. Die Geftalt ber Königin von Saba, die nach Salomons Weisheit hungert, ift in ber Kirchengeschichte niemals ausgestorben. Die großen Frauen bes Mittelalters, die mit dem Lorbeer der gelehrten Geistes. bildung und von der Kirche mit der Krone der Heiligkeit geschmückt find, die hl. Hilbegard von Bingen, die hl. Gertrud von Gisleben, die hl. Katharina von Siena, sind eine lebendige Rechtfertigung bes heutigen Frauenstudiums, wie wir es meinen. Die Religion bes Halbmondes stößt die Mädchen mit roher Fauft von jeder Schulbildung, auch der bescheidensten, gurud, und die Hochschulsperrkette bei uns war eher ein Stück Islam auf dem Boden bes Chriftentums. Die Religion bes Kreuzes hat im erften Petrus. brief, also in dem ersten papstlichen Rundschreiben, als schönsten Schmuck bes Weibes den Schmuck bes Geiftes gefordert (1 Betri 3, 3-4). Die Wertschätzung der Frauenbildung ift also, wie die Wertschätzung der Frau überhaupt, nicht eine Mode von heute, fondern eine alte katholische Überlieferung. Die Form der Bildung ift allerdings neu, aber dazu murde vor acht Tagen auf dem schweize. rischen Katholikentag in Zug ein sehr richtiges Wort erwähnt: "Was Bedürfnis ber Zeit ift, das ift Wille Gottes." Db alt ober neu, es ift Bedürfnis ber Zeit, also Wille Gottes.

Es handelt sich zweitens auch nicht darum, die Frauen in Massen in das akademische Studium zu locken und durch einen schrankenlosen Wettbewerb mit den akademischen Männerberusen neben der Frage der billigeren Hand im Erwerbsleben nun auch noch eine Frage des billigeren Kopfes im Geistesleben aufzurollen. Es handelt sich nur um eine vergleichsweise kleine Truppe von wirklich begabten und nervenstarken und sittlich ernsten Mädchen, die am Studium Freude haben, manchmal mit einem Heißhunger nach Weiterbildung, und ihre Zukunst in einem höheren Lebensberuf sicherstellen wollen. Die sieben und acht Schuljahre vor der Studienanstalt werden hoffentlich reichen, den Hoch oder Tiefstand der geistigen Begabung zu messen. Es wird nicht zu einem

Maffenstudium kommen, der Doktorhut wird nie allgemeine Mode werden. Die 1441 Musentöchter, die im Sommersemester 1909 neben 1104 Hörerinnen an den deutschen Hochschulen zumeist im Album ber philosophischen Fakultät eingeschrieben waren, erreichen im Vergleich mit ben 50 000 Musensöhnen noch lange nicht das Zahlenverhältnis der Männer und Frauen in der Allerheiligenlitanei und im Meftanon. Und follten im Anfang unter dem Reiz der Neuheit russische oder deutsche Clemente ohne genügende Vorbildung, ohne sittlichen Ernft, ohne die Reife bes Charakters in den Hallen der Hochschule sich herumtreiben und vor lauter Studenten die Studien nicht sehen, so haben wir zu unsern Universitäten das Vertrauen, daß sie, wie jeder gesunde Körper, von diesen Schmarogern der Alma mater durch Hand. habung ber Bucht und unerbittliche Brüfungen fich freimachen und ihnen im Notfall durch eine rote Radlerin die Exmatrifel zustellen lassen.

2. Alle Vorurteile gegen die wiffenschaftlichen Frauenberufe muffen vor der Tatfache verstummen, daß in dieser Frage Lebens. fragen des katholischen Ramens in Deutschland auf dem Spiele stehen. Die katholische Juriftin, die in den Rechtsschut. stellen der Katholiken Austunft gibt über Chescheidung und andere Anfragen eherechtlicher Ratur, — die katholische Fabrikausseherin, die unter den Arbeiterinnen großer gemischter Fabrikbetriebe die Durchführung der Gewerbeordnung 1891 zur Wahrung quter Sitten überwacht, — die katholische Arztin, die wissenschaftlich eben. bürtig den Idealismus der driftlichen Ordnung verteidigt, wenn Rolleginnen auf Grund ihrer ärztlichen Tätigkeit die sittliche Ordnung der Che umfturzen wollen, haben alle eine apostolische Sendung im Dienste unserer Weltanschauung.

Namentlich aber verlangt die Durchführung der neuen Mädchenschulresorm eine große Anzahl akademisch geprüfter weiblicher Oberlehrerfräfte, auch unter den Rlofterlehrerinnen, und bei diesen Lehrstellen an höheren Mädchenschulen handelt es sich um sehr wichtige Vorposten der einen oder andern Weltanschauung. Der

höhere Lehrberuf wird überhaupt unter allen akademischen Frauenberufen berjenige bleiben, ber ber weiblichen Seele am meiften verwandt ift und auf einem ichon bestehenden weiblichen Beruf sich aufbaut. Die Ernte ware groß, aber der Arbeiterinnen sind wenige. Ein ministerieller Erlaß vom 3. April 1909, eine Nachschrift zu dem Augusterlaß 1908, hat deshalb den höheren Lehrerinnen unter Voraussetzung einer entsprechenden Jugendbil. bung, einer zweijährigen Lehrtätigkeit an einer höheren Mädchenschule und eines mindeftens fechsfemestrigen Universitätsstudiums ben Weg zur Oberlehrerprüfung auch ohne Reifezeugnis, ohne ben Umweg über die Schulbanke der Studienanstalten, freigegeben. Wir fühlen sehr gut, daß dieser Verzicht auf das formelle Reifezeugnis an einen Grundsat der Universität rührt, auf dem die Weihe der Jahrhunderte liegt. Und doch begrüßen wir jenen Aprilerlaß, einmal weil er die Gefahr einer Entvölkerung der Lehrerinnenseminare und einer augenblicklichen Überfüllung ber Studienanstalten beseitigt, und zweitens weil er zwischen ben Zeilen die Erklärung enthält: Nicht nur die Schülerjahre auf den Schulbänken der Studienanstalten können geistige Reife bestätigen, auch die Lehrjahre auf dem Lehrstuhl können zur Reife des Geiftes und, was mehr gilt, zur Reife bes Charafters führen. Darin liegt eine Anerkennung ber unterrichtlichen Tätigkeit, über die jeder Schulmann sich freuen muß. Im übrigen werden wir abwarten, was die praktische Erfahrung, die schon von Cicero belobte Oberlehrerin, bazu fagen wird 1.

<sup>1</sup> Das Jahr 1908 hatte, sofern man die Frauenfrage als Frauenbilbungsfrage betrachtet, beren Lösung gebracht. Preußens Universitäten öffneten auf Grund des Erlaffes vom 18. August 1908 den Frauen als vollberechtigten akademischen Bürgern ihre Tore, und der Erlaß vom 3. April 1909 ließ auch die Schülerinnen ber Oberlyzeen unter gewiffen Bebingungen zur rite-Smmatrifulation in der philosophisch-naturwissenschaftlichen Fakultät zu. Diese beiden Erlasse bilden wohl den Abschluß einer jahrelangen Entwicklung, einen gewissen Ruhepunkt; sie sind aber kein Damm, der eine weitere Entwicklung unmöglich machen follte. Go erschienen benn auch in den folgenden Jahren einige wichtige Erlaffe, die die Ber-

Der tiefinnere Ausammenhang des akademischen Frauenstudiums mit katholischen Lebensfragen muß es rechtfertigen, wenn ich die

ordnungen vom 18. August 1908 bzw. 3. April 1909 teils erklärten und erläuterten, teils aber auch weiterführten.

Schon am 23. September 1908 (U I 2078) wurde bas Gafthören der Frauen neu geregelt; war es bisher der einzige Weg, auf welchem Frauen Universitätsstudien betreiben fonnten, so murben jest auf die Frauen die Bestimmungen des § 5 der Vorschriften der Landesuniversitäten vom 1. Oftober 1879 und 6. Januar 1905 ausgedehnt.

Ein Erlaß vom 12. Dezember 1910 (Zentralblatt 1911, S. 204-205) will Schwierigkeiten bei ber Immatrikulation von Frauen ohne Reifezeugnis beseitigen und bestimmt, daß ihnen von den Direktoren der Röniglichen Biffenschaftlichen Prüfungsämter ein Zeugnis über bie Erfüllung ber Anforderungen im Sinne bes Erlaffes vom 3. April 1909 auszustellen fei.

Beit bedeutender als diese mehr verwaltungstechnischen Berordnungen ist der Erlaß vom 11. Oftober 1913 (U II 17138, U I 1), wonach

- 1. die praktische Ausbildung der jungen Atademikerinnen einheitlich geregelt wird, derart, daß die Abiturientinnen des Dberlyzeums gleich nach Erlangung der Lehrbefähigung für mittlere und höhere Madchenschulen ihr Studium für das höhere Lehramt (pro fac. doc.) beginnen können; doch fest die Zuerkennung der Unstellungefähigkeit als Oberlehrerin die erfolg. reiche Ableistung eines Probejahres voraus.
- 2. werden der Wert und die Bedeutung des Reifezeugniffes eines Oberlyzeums erhöht baburch, daß es burch Erganzungsprüfungen zu einem Reifezeugnis erweitert werden und als Grundlage für alle akademischen Berufe Diese Nachprüfung umfaßt für die Erlangung ber Oberrealdienen kann. schulreife Mathematit, Physit und Chemie, für das Reifezeugnis eines Realgymnasiums Latein und Mathematik, für das gymnasiale Reifezeugnis endlich Latein und Griechisch. Es muffen barin die bem Charatter ber Anftalt in ben einzelnen Fächern entsprechenden Leistungen nachgewiesen werden. Diefe Erganzungsprüfung tann frühestens ein Sahr nach Erlangung bes Reifezeugnisses des Oberlyzeums abgelegt werden.
- 3. Der Erlaß vom 3. April 1909 hatte Abiturientinnen der Studienanstalten die Aufnahme in das Seminarjahr des Oberlyzeums gestattet, falls sie sich über den in den wissenschaftlichen Klassen behandelten Unterrichtsstoff in Bädagogik bei der Aufnahme in das Seminarjahr oder bei der lehramtlichen Prüfung ausweisen konnten. Besaß bie Schülerin bas Reifezeugnis einer gomnafialen Studienanstalt, fo mußte fie fich außerdem einer Nachprüfung in der englischen und der frangösischen Sprache unterziehen (Zentralblatt 1911, 413).

beutschen Katholiken bitte, den Hildegardisverein (Aachen, Heinrichsallee 9) großherzig zu unterstützen, der würdigen und

Durch den Erlaß vom 11. Oktober 1913 wird diese Vergünstigung auch auf Bewerberinnen ausgedehnt, die im Besitze des Reisezeugnisses einer höheren Lehranstalt für die männliche Jugend sind.

Nennenswerte Erlasse auf dem Gebiete des Mädchenschulwesens und des Frauenstudiums brachten die nächsten Jahre nicht. Mit den kleineren Bundesstaaten, die ihre Schulen nach preußischem Muster gestaltet hatten, wurden Berträge geschlossen über die gegenseitige Anerkennung der Abgangszeugnisse der Oberlyzeen und Studienanstalten, und manches Hindernis wurde dadurch noch weggeräumt. Das Oberlyzeum wurde in seinen wissenschaftlichen Klassen immer mehr von der praktischen Ausbildung entlastet und deshalb angeordnet, daß die in den Bestimmungen vom 18. August 1908 vorgesehenen vier Wochenstunden sür Lehranweisung und Lehrproben in O.L. I sortsallen sollen, um dadurch mehr Zeit für die Erreichung der wissenschaftlichen Ziele der Klasse O.L. I zu gewinnen (U II 17254, Zentralblatt 1914, 235). Ein Ministerialerlaß vom 28. Januar 1917 (U II W 497, Zentralblatt 1917, 268) spricht sich dahin aus, daß diese Keuregelung überall Zustimmung gefunden und sich gut bewährt habe.

Durch einen Erlaß vom 5. Februar 1914 (U II 16009, Zentralblatt 1914, 277) wurde die Einrichtung von Lateinkursen an Oberlyzeen gestattet, berart, daß sie nicht zur Vorbereitung auf eine Nachprüfung zwecks Erlangung eines gymnasialen oder realgymnasialen Reisezeugnisses dienen dürsen, sondern die Schülerinnen nur in das Verständnis leichter lateinischer Schriftsteller einführen sollen.

Schwierigkeiten wegen der erforderlichen Schulbildung bei der Zulassung der Oberlyzeistinnen zur Prüfung für das höhere Lehramt wurden durch einen Erlaß vom 30. Juni 1914 (U II 16031, U I, Zentralblatt 1914, 592) aus dem Wege geräumt, indem bestimmt wurde, daß bei Lehrerinnen, die das Reisezeugnis des Oberlyzeums nach der Prüfungsordnung vom 11. Januar 1911 besißen, von dem Nachweis über die frühere Schulbildung abzusehen ist.

Von größerer Bebeutung für das Frauenstudium ist erst wieder der Erlaß einer neuen preußischen Prüsungsordnung für das Lehramt an höheren Schulen vom 28. Juli 1917 (U II 1844/16, U I, Zentralblatt 1917, 613 st.), welche die Prüsung in zwei Teile, in eine wissenschaftliche und in eine praktische, zerlegt und diese nach dem Vorbilde Bayerns an das Ende der praktischen Ausbildungszeit rückt. Dem Wortlaut nach erscheinen die neuen Bestimmungen eine bedeutende Erschwerung zu bringen. Forderte die alte Prüsungsordnung die Erwerbung der Lehrbesähigung in einem Fach

talentvollen, aber weniger begüterten Katholikinnen die Wege zu akademischen Berufen ermöglichen will, ähnlich wie der Albertus.

für die erste und in zwei Fächern für die zweite Stufe, fo muß nach ben neuen Bestimmungen die Lehrbefähigung in zwei Saupt fachern und in einem Nebenfach erworben werden. Auch in der Brufung in Philosophie find die Anforderungen erhöht worden, was mit Rücksicht auf die zentrale Stellung der Philosophie unter den Wiffenschaften und auf die Bedeutung einer gründlichen philosophischen Schulung für die Allgemeinbildung nur zu begrußen ift.

In Wirklichkeit kann man aber von einer Erschwerung bes Studiums kaum sprechen, da auch bisher ein überwiegender Prozentsatz ber Kandidaten die Lehrbefähigung für die erfte Stufe in zwei oder mehr Fächern erwarb. Eine weitere Reuerung ift die Ausdehnung ber Studien auf acht ftatt bisher sechs Halbjahre. Aber auch hier hat man nur den bisherigen Gebrauch gur Pflicht erhoben, wie benn die Prufungsbestimmungen überhaupt "weniger wefentliche Underungen als zeitgemäße Erweiterungen, die den Studiengang meift ichon bestimmt haben", zeigen (Pfennings, Die neue Brufungsordnung für das Lehramt an höheren Schulen, in "Mädchenbildung auf chriftlicher Grundlage", November 1917, 407).

Um 17. Juli 1918 erfolgte dann endlich die Regelung der praktischen Ausbildung der Randidatinnen für das Lehramt der höheren Schulen, und zwar murde bestimmt, daß diejenigen Randidatinnen, die auf Grund eines Reisezeugnisses einer Studienanstalt studierten, ohne ein Lehramtszeugnis erworben zu haben, gleich den männlichen Anwärtern ein Seminar- und ein Probejahr abzuleisten und am Abschluß bieser Zeit sich ber padagogischen Brufung zu unterziehen haben. Während biefer Ausbildungszeit follen fie nicht nur die methodisch-didattischen Grundfage sich aneignen, sondern sich auch vertraut machen mit den eigentümlichen Aufgaben, "die fie als zufünftige Lehrerinnen der weiblichen Jugend zu erfüllen haben". Randidatinnen, die die Lehrbefähigung für Lyzeen und mittlere und höhere Mädchenschulen nach dem Inkrafttreten des Erlasses vom 11. Oktober 1913 (U II 17138, U 1) erworben haben, haben nur ein Vorbereitungsjahr ab. zuleisten. Auch vor diesem Erlaß geprüften Oberlyzeistinnen und Lehrerinnen, die nach den Bestimmungen vom 31. Mai 1894 geprüft sind, kann von Fall zu Fall ein Teil der praktischen Ausbildung erlassen und ihnen in "befonders günftig liegenden Ausnahmefällen geftattet werden, sich schon nach brei Monaten zur praktischen Brufung zu melden". Mit diesem Erlag von 17. Juli 1918 ift in Fragen bes philologischen Studiums der Frauen ein gewisser Abschluß erreicht.

Magnus-Verein. Im Marianum in Münster werden seit dem Jahre 1899 unter dem Segen der Bischöfe Lehrerinnen, auch

Der Augusterlaß hatte den Frauen neue Berufe erschlossen, und das Wintersemester 1908/09 sah in Preußen und in Straßburg zum erstenmal Studentinnen mit vollem akademischen Bürgerrecht; das erste Tausend wurde gleich im ersten Semester nach der Zulassung überschritten, und die Zahl der immatrikulierten Studentinnen ist seitdem stetig im Wachsen begriffen, obwohl in den letzten Semestern der Zuwachs nicht in dem Maße groß war wie in den ersten; zum Beleg die Besuchszissern einiger Jahre:

Die Berteilung unter ben einzelnen Fakultäten war in ben einzelnen Semestern, z. B. auf ben Universitäten Berlin, Bonn, München, die folgende:

| Berlin:        |                   |            |      |         |          |
|----------------|-------------------|------------|------|---------|----------|
|                | Studentinnen      | theol. ev. | iur. | med.    | phil.    |
| W.5. 1908/09:  | 405               | 2          | 3    | 48      | 308      |
| S.S. 1909:     | 394               | 1          | 1    | 86      | 306      |
| S.·S. 1912:    | 679               | 3          | 15   | 147     | 514      |
| SS. 1916:      | 1128              | 3          | 22   | 251     | 901      |
| S.=S. 1917:    | 1208              | 4          | 28   | 266     | 910      |
| Bonn:          |                   |            |      |         |          |
| W.5. 1908/09:  | 70                | 0          | 1    | 6       | 63       |
| SS. 1910;      | 202               | 1 1        | 1    | 23      | 177      |
| ₩.:S. 1914:    | 471               | 1          | 5    | 90      | 375      |
| S.5. 1917:     | 525               | 0          | 12   | 133     | 380      |
| München:       |                   |            |      |         |          |
|                | Studentinnen iur. | rer. pol.  | med. | phil. I | phil. II |
| ₩.·S. 1908/09: | 134 5             | 13         | 63.  | 31      | 22       |
| S.5. 1912:     | 241 3             | 15         | 84   | 90      | 49       |
| S.5. 1914:     | 470 4             | 19         | 169  | 212     | 66       |
| S.S. 1916:     | 694 15            | 42         | 256  | 308     | 73       |
| W.5. 1917/18:  | 896 15            | 57         | 347  | 388     | 87       |
|                |                   |            |      |         |          |

Die Anzahl der Studentinnen wächst also von Semester zu Semester; der weitaus größere Teil widmet sich dem höheren Lehrberuf, der der weib-lichen Natur am meisten verwandt ist; hier sind es wieder die philologisch-historischen Fächer, die mehr bevorzugt werden (vgl. in der Tabelle

solche im Alosterschleier, auf das Oberlehrerinnenexamen mit bestem Erfolg vorbereitet. In Münster werden auch realgymnasiale Kurse

München das Verhältnis von phil. I zu phil. II). Verhältnismäßig wenig ergreifen Frauen das juriftische Studium, was wohl darin begründet sein mag, daß hier bisher wenig Anstellungsmöglichkeiten vorlagen. Während des Krieges wurde das Fehlen besonders katholischer Juristinnen und Nationalökonominnen oft sehr bedauert, und es wäre wünschenswert, daß in Zukunft sich mehr Katholikinnen diesen Berusen zuwendeten.

Schwarzseher betrachten mit Schrecken das Anwachsen der Zahl der studierenden Frauen und besürchten für die nächste Zukunft ein Überangebot an akademisch gebildeten Kräften. Ein "akademisch gebildetes Proletariat" fürchtend, warnen sie entschieden davor, einen akademischen Beruf zu ergreisen. Gewiß sind jett mehr Angebote von akademisch gebildeten Frauenskräften als etwa vor fünf Jahren, und die Stellen fallen ihnen heute nicht mehr leicht zu. Aber diese Warner sollen bedenken, daß ihre Wahuworte zuerst in katholischen Kreisen, die ohnedies stark konservativ gerichtet sind, Widerhall sinden und leicht manch gutveranlagtes Mädchen vom Studium zurüchalten können, obwohl die Katholikinnen noch hinter der Verhältniszisser unseres Anteils an der Bevölkerung zurückbleiben.

Betrachtet man die Zahl der in Preußen abgelegten Examina pro facultate docendi, wodurch man am ehesten einen klaren Überblick über die Bcteiligung der Katholikinnen gewinnen kann, so ergibt sich folgendes Bild:

| 1911/12:   | 34  | Damen.     | Ratholisc | he 6 | evangelisch | he 23 | Jüdinnen | 15 |
|------------|-----|------------|-----------|------|-------------|-------|----------|----|
| 1912/13:   | 63  | "          | "         | 10   | "           | 49    | "        | 4  |
| 1913/14:   | 71  | <i>"</i> . | "         | 22   | "           | 47    | ,,       | 2  |
| 1914/15: 1 | 185 | ,,         | ,         | 44   | "           | 133   | ,, -     | 8  |

(Bgl. Zentralblatt, Ergänzungshefte 1912/15; während des Krieges sind biese statistischen Angaben nicht erschienen.)

Noch ungünstiger ist sicher das Verhältnis für die Katholikinnen in den andern Fakultäten. Eine Statistik darüber ist nicht zu erreichen, aber die Ersahrung hat es immer gezeigt. Besonders gering war bisher die Zahl der katholischen Studentinnen in der juristischen und in der staatswissenschaftlichen Fakultät, und vor und besonders während des Krieges ist den Katholiken dadurch manche Stelle entgangen.

Eine lückenlose Statistik über das Bekenntnis der Studentinnen ist aus verschiedenen Gründen bis jetzt nicht zu erreichen. Die "Mädchenbildung auf christlicher Grundlage" veröffentlichte in der Oktobernummer 1914 eine Teilstatistik über das Wintersemester 1913, die folgendes Bild gibt:

v. Fanthaber, Zeitfragen ac. 4. n. 5. Auft.

zur Vorbereitung auf die Reifeprüfung abgehalten, ebenso in Frankfurt a. M., auf dem Ursulinengymnasium in Aachen, in

| Univerfität    | ıtzahl ber<br>erenden<br>rauen                | Darunter  |      |                                            | Ron.<br>n oder<br>onklos |  |
|----------------|-----------------------------------------------|-----------|------|--------------------------------------------|--------------------------|--|
| univerficut    | Gefautzahl<br>ftud erende<br>Frauen<br>Krauen | prot.     | jüb. | Andere leffionen<br>feffionen<br>fonjesfio |                          |  |
| Berlin         | 890                                           | 60        | 591  | 197                                        | 42                       |  |
| Bonn           | 343                                           | 186       | 143  | 14                                         |                          |  |
| Breslau . ·    | 166                                           | 46        | 81   | 39                                         | 11                       |  |
| Erlangen       | 32                                            | 2         | ?    | ?                                          | ?                        |  |
| Freiburg i. Br | 243                                           | 55        | 153  | 32                                         | 3                        |  |
| Gießen         | 30                                            | 5         | 16   | 9                                          |                          |  |
| Königsberg     | 126                                           | 4         | 106  | 15                                         | 1                        |  |
| München        | 444                                           | 114       | 249  | 62                                         | 19                       |  |
| Münster        | 195                                           | 171       | 23   | 1                                          | _                        |  |
| Rostock        | 16                                            | - <u></u> | 15   | 1                                          | 1,4                      |  |
| Straßburg      | 63                                            | 20        | 35   | 7                                          | 1                        |  |
| Tübingen       | 50                                            | 9         | 40   |                                            | 1                        |  |
| Würzburg       | 24                                            | -11       | 9    | 4                                          | -                        |  |

In den letten Jahren dürfte sich das Bild für uns vielleicht etwas günstiger gestaltet haben.

Die Katholifinnen bilden an den meisten Universitäten die Minderheit unter den Studentinnen; nur Münster macht hier eine Ausnahme. So waren

| unter | oen  | 32  | Studentinnen | ım | Sommersemester | 1909 | 20   | tathorile |
|-------|------|-----|--------------|----|----------------|------|------|-----------|
| "     | "    | 69  | "            | "  | "              | 1910 | 60   | "         |
| "     | "    | 120 | ,,           | "  | ,,             | 1911 | 97   | . ,,      |
| "     | "    | 169 | "            | "  | - 11           | 1912 | .150 | "         |
| "     | ,,   | 189 | "            | "  | ,,             | 1913 | 163  | "         |
| "     | "    | 218 | . "          | "  | "              | 1914 | 197  | ï.        |
| "     | . 11 | 289 | ,,           | "  | "              | 1915 | 243  | , ,,      |
| 11 4  | . 11 | 281 | ,,           | "  | ,,             | 1916 | 232  | "         |
| "     | "    | 339 | ,,           | "  | <b>"</b>       | 1917 | 281  | - "       |
|       |      |     |              |    |                |      |      |           |

Auch in Bonn und Breslau sind Katholikinnen zahlreicher vertreten (in Bonn ungefähr 1/4 bis 1/3 der Gesamtzahl). An den übrigen preußischen Universitäten sind sie meist stark in der Minderheit.

Die heute am meisten behandelte Frage ist die Frage der Vorbisdung zum akademischen Studium ober, genauer gesagt, die Frage, ob das Ober-

München und seit allerjüngster Zeit auch in Freiburg in der Schweiz, in der Vorschule der dortigen Damenakademie vom bei-

Inzeum, der fog. "vierte Beg", geeignet fei als Borbereitung gur Universität. Das Rultusministerium läßt Absolventinnen des Dberlyzeums zum Studium pro facultate docendi zu, läßt auch durch Nachprüfungen das Zengnis zum Reifezeugnis erweitern. In manchen Kreisen hat sich aber eine lebhafte Gegnerschaft gegen diese Bestimmung entwickelt, und die Oberlyzeistinnen werden nicht überall als Volltraft angesehen. Auch wollen manche die Bestimmungen vom 3. April 1909 nur als Übergangsbestimmungen gelten laffen. fächlich find heute eine große Anzahl von Frauen auf Grund derfelben immatrikuliert. So hatten 3. B. in Bonn

unter ben 125 Studentinnen des Sommersemesters 1909 21 Abitur , , 218 1911 75 " " " 295 " " Wintersemesters 1913/14 172 "

In den letten Jahren überwiegen Studentinnen mit dem Reifezeugnis die auf Grund des § 2 ftudierenden Frauen bei weitem. Go ftanden im Binter 1915/16 in Bonn 366 Frauen mit dem Reifezeugnis einer Studienanstalt nur 45 Absolventinnen bes Oberlyzeums gegenüber. Im Sommer 1916 waren es 389 gegen 74. Im allgemeinen macht sich bei ben Oberlyzeistinnen ein ftarter Bug geltend, bor Beginn bes akademischen Studiums ober auch während desfelben durch eine Erganzungsprufung ihrem Zeugnis ben Wert eines Reifezeugniffes einer Studienanstalt zu verschaffen.

Bergleicht man die Lehrpläne ber einzelnen Anstalten miteinander, fo findet man, daß fie wohl nicht Gleichartiges, aber durchaus Gleichwertiges bieten. Die Studienanstalten haben natürlich den Borteil, daß fie der gerade Beg zur Universität sind und auf alle den Frauen zugänglichen akademischen Studien und Burden vorbereiten. Bohl hort man häufig die Einwendung, fie ftellten das Mädchen zu früh (im Alter von 13 bis 14 Sahren) vor die Berufswahl; aber dabei vergißt man ganz, daß bei dem Anaben der Fall ähnlich, d. h. noch ungunftiger liegt. Er wird schon im Alter von 9 bis 10 Jahren auf das Gymnasium geschickt, und damit wird von den Eltern für ihn in gemiffem Sinne eine Berufsmahl, vielleicht beffer eine Berufsauswahl, getroffen. Bei Mädchen tritt die Frage über die Wahl der Unstalt im Alter von 13 Jahren an Eltern und Kind heran, also in einem Alter, in dem über die nötige Begabung zu höheren Studien schon ein ziemlich sicheres Urteil möglich ist.

hat ein Madchen Lust und Liebe zum Studium, die nötige Gesundheit und geistige Begabung, und find die Eltern wirtschaftlich fo gestellt, daß sie die nicht unbeträchtlichen Rosten für ein mehrjähriges akademisches Studium ligen Kreuz. Seien wir katholisch-weitherzig und gönnen wir andern die Bildungswege, die uns selber in unserer Jugend nicht offen-

aufbringen können, so empsiehlt sich wohl die Studienanstalt. Wählt es später den Lehrberuf, ohne sich akademischen Studien widmen zu wollen, so steht ihm der Eintritt in das Seminarjahr auf Grund des Erlasses vom 3. April 1909 bzw. 11. Oktober 1913 frei. Die in den Bestimmungen geforderte Nachprüsung in Pädagogik dürste wohl keine besonderen Schwierigkeiten machen, da ein großer Teil der hier nachzuweisenden Kenntnisse in dem auf den beiden oberen Klassen der Studienanstalten erteilten Unterricht in philosophischer Propädeutik vermittelt wurde (vgl. "Bestimmungen über das höhere Mädchenschulwesen in Preußen", Berlin 1914, S. 25 u. 27).

Das Oberlyzeum ist in erster Linie Fachschule, Vorbereitungsanstalt für die höhere Lehrerinnenprüfung. Diesem Zweck dient die Auswahl des Unterrichtsstoffes, der in einigen Fächern (Religion, Deutsch, Geschichte) über die Ziele der Studienanstalt hinausgeht, in andern (Mathematik und Naturwissen, schaften, Englisch und Französisch) das Lehrziel einer Art der Studienanstalten umfaßt. (In Mathematik das der humanistischen, in Naturwissenschaften das der realghmnasialen, in Englisch und Französisch das der Oberrealschulzklassen.)

Die Auswahl des auf dem Oberlyzeum zu behandelnden Stoffes verrät eine Meisterhand. Neben vertieften Fachkenntnissen soll den Schülerinnen eine umfassende und gründliche Allgemeinbildung vermittelt werden. Was den dargebotenen Wissensstoff betrifft, so darf man wohl sagen, daß er durchaus geeignet ist, als Grundlage akademischer Studien zu dienen. Die moralische Reise der Oberlyzeistinnen dürfte meist eine größere sein als die der Schülerinnen der Studienanstalten, da hier der pädagogische Unterricht seinen Einsluß auf die Selbsterziehung vorteilhaft geltend macht. Auch die größere apologetische Schulung ist für das Universitätsstudium wichtig. Gerade dei der Gesamtbeurteilung des Oberlyzeums dürfen diese Imponderabilien nicht unberücksichtigt bleiben.

Als Vorbereitung für das Studium pro facultate docendi kann die im Oberlyzeum vermittelte Bildung unbedingt gelten. Viele wählen diesen sog. "vierten Weg", und die bisherigen Prüfungserfahrungen mit diesen Kandidatinnen sprechen wenigstens nicht dagegen. Die philosophische Fakultät der Westfälischen Wilhelmsuniversität hat die tüchtige Arbeit des Oberlyzeums und seine Eignung als Vorbereitungsweg zum philosophischen Studium denn auch dadurch anerkannt, daß sie die Zulassung der Kandidatinnen mit Oberlyzeal-Abitur zur philosophischen Doktorprüfung beantragte. Von dem Gedanken ausgehend, daß persönliche Tüchtigkeit und wissenschaftliche Leisenschaften ausgehend, daß persönliche Tüchtigkeit und wissenschaftliche Leisenschaftliche Leisenschaftlichen Leiben der Lichtigkeit und wissenschaftliche Leisenschaftlichen Leiben der Lichtigkeit und wissenschaftliche Leisenschaftlichen Lichtigkeit und wiesenschaftliche Leisenschaftliche Leisenschaftlichen Lichtigkeit und wiesenschaftlichen Lichtigkeit und wiesenschaftliche Leisenschaftlichen Lichtigkeit und wiesenschaftlichen Lichtigkeit und wiesenschaftlich

ftanden. Wir sagen nicht: Der persönliche Wert einer Frau und Mutter nach dem Bergen Gottes fei an ihrer Gelehrsamkeit zu meffen — mir follte die Hand verdorren und die Zunge am Gaumen fleben, wenn ich mit einem folchen Satz einen Stein auf meine eigene Mutter schleuderte. Aber wir fagen: Das Studium einzelner ift Bedürfnis der Zeit und damit Wille Gottes. Vox temporis vox Dei.

3. Den studierenden Damen selber aber möchte ich vom ersten Semester ab ins akademische Tagebuch schreiben: Wahren Sie sich auch als Jüngerinnen Minervas die gute weib. liche Art! Gine Frau, welche bie Rolle eines Mannes spielen will, spielt eine unnatürliche und damit eine ebenso häßliche wie fomische Figur. Die Studentin fann nie zum Studenten werden, so wenig ein Mädchen am Symnasium zum Symnasiasten werden fann. Eine Studentin, die durch unweibliches, burschikoses Auf. treten den männlichen Kommilitonen nachahmen will, entartet zu einem akademischen Zerrbild und hat es zu verantworten, wenn weite Rreise ber gebildeten Bevölkerung wegen einzelner entarteter Mannweiber das ganze Frauenstudium in Bausch und Bogen als Unart verurteilen und mit der niederreißenden auch die auf. bauende Frauenbewegung verwerfen. Das Sahr 1908 hat die

ftungen nicht von ber Ablegung einer bestimmten Prüfung abhängen, hat fie allen Tüchtigen freie Bahn geschaffen und ihnen guliebe mit einem burch lange Zeit geheiligten Gebrauch gebrochen.

Mls Borbereitung für die übrigen akademischen Berufe ift das Dberlyzeum allerdings ein Umweg. Zwar kann burch eine Rachprufung bas Reifezeugnis bes Oberlyzeums in das Reifezeugnis einer Studienanstalt umgewandelt werden (U II 17138, U I 1); da aber diese Prüfung erst ein Sahr nach Erlangung des Reifezeugniffes eines Oberlyzeums abgelegt werden tann, fo bedeutet es (wenigstens theoretisch) den Verluft eines Sahres.

Bei der praktischen Lösung der Frage, ob Studienanstalt oder Dberlyzeum zu mahlen fei, find noch allerlei Grunde mit ausschlaggebend, bie auf wirtschaftlichen Erwägungen und örtlichen Schulverhältniffen beruben. Aber wie immer man auch ben fog. "vierten Weg" beurteilen mag, eines follte man nicht unterlaffen: man follte ihm Gerechtigfeit widerfahren und Beit laffen, fich zu erproben; benn nur bie Erfahrung tann legten Endes über feinen Wert ober Unwert entscheiben.

Jungfrau von Orléans auf den Altar erhoben, ein Mädchen im Waffenrock, ein Weib in einem sehr unweiblichen Beruse. Was damit seliggesprochen wurde, ist nicht der Militärberuf des Weibes, nicht die Frauenrangliste der Heilsarmee; seliggesprochen wurde die tapfere Art, wie ein glaubensstarkes Mädchen in einer außerordentlichen Aufgabe sogar unter den Waffen die weibliche gute Sitte bewahrte. So wahren Sie sich in akademischer Umwelt Eigenart und Frauenwürde!

Und eine zweite Bitte: Wahren Sie sich auch im Stubium Ihren Glauben! Die Wiffenschaft, die in die Tiefe geht, ift dem Glauben nicht gefährlich; glaubensgefährlich ift nur das oberflächliche Halbwiffen, das schmetterlingsartige Herum. flattern auf allen möglichen Wiffenszweigen. Glaubensgefährlich ist nicht das Denken, wohl aber das gedankenlose Nachbeten, die Überkritik gegenüber dem Lehrworte von der kirchlichen Rathedra und die Kritiklosigkeit gegenüber den Lehrworten vom akademischen Lehrvult. Die Frau habe, so sagen die Renner ber weiblichen Seele, von Natur aus leicht die Reigung, mit größeren Augen als der Student zum Ratheder emporzustaunen, "als diktiert' ihr ber Beilige Beift". In blindem Feuereifer für den Moniften, für ihren Fauft, mußte Greichen den feichteften Monismus nicht mehr vom Gottesglauben ihrer Kindheit zu unterscheiden: So ungefähr sagt es ber Pfarrer auch, nur mit ein bischen andern Worten. Prüfet die Geifter, ob fie aus Gott find, und ftehet fest im Glauben und betätigt euern Glauben durch das akademische Biertel vor dem Tabernakel, durch Gebet und Empfang der heiligen Sakramente, um so an den Quellen unserer Kraft zu bleiben und nicht nach Schillers Wort des Wiffens Gut mit dem Glauben teuer zu bezahlen.

Es werden mancherorts neben der ordentlichen Seelsorge den Männern der gebildeten Stände besondere religionswissenschaftliche Vorträge gehalten. Das ist gewiß ein Pauluswerk des 20. Jahr-hunderts. Es wäre aber auch ein Apostelwerk, den Damen der gebildeten Stände etwas Gleichwertiges zu bieten. Auch die Frau

fann zweifeln im Bug ber Zeit und unter bem Gindruck ber fliegenden Literatur und braucht feste Stüten ihres Glaubens.

V.

Im organischen Zusammenhang mit der Neuordnung des akabemischen Frauenftudiums fteht die Renordnung bes höheren Madchenichulwesens in Breugen auf der Grundlage der allgemeinen Berfügung vom 18. August und ber Ausführungs. bestimmungen vom 12. Dezember des Jahres 1908. Ich muß mich furz fassen. Als fester Stamm ift in bem neuen Schulplan, bem Ergebnis jahrelanger ernfter Beratungen, die jest zehn. flaffige höhere Madchenschule angefest. Bon diefem Stamm zweigen fich für jene kleine Schar, die dem Reifezeugnis und ber Matrikel auftrebt, die Wege zu den Studienanstalten ab, zum Gymnafium und Realgymnasium nach dem siebten, zur Oberrealschule nach bem achten Schuljahre, während sich geradlinig aufwärts an die Mädchenschule das höhere, jett vierjährige Lehrerinnenseminar mit zwei Fremdsprachen und gleichlaufend dazu die fog. Frauenschule mit zwei Sahreskursen auschließt. Es wird eine kleine Beile Übergangszeit brauchen, bis die Eltern das nicht fo einfache Schema mit dem früheren Shitem ihrer eigenen Schulbildung restlos ausgeglichen haben. Die berufenen Stellen haben fich lang und breit über das Bute und Beffergemunschte ber neuen Schulordnung geäußert und zu ihrer praktischen Durchführung in einem großen Berband auf der ganzen Linie sich die Sände gereicht. Der katholische deutsche Lehrerinnenverein hat seine Bünsche und Underungsvorschläge in einer eigenen Denkschrift niedergelegt.

Das neue Spftem hat zwei Stufen der Entwicklung mit einem Schritt genommen, hat aber das neue Werk nicht in Form eines Umfturzes unter Zertrümmerung ber alten Ordnung von Grund aus auf neuer Unterlage, sondern in organischem Unschluß und Überbau auf dem alten guten Unterbau geschaffen. Das war ein glücklicher Gedanke, nicht bloß aus schultechnischen Bründen. Wieweit die Wege zu den Studienanstalten Bersuchungen für unberusene Geister werden und möglicherweise eine Wegschranke erhalten müssen, kann erst die Zukunft lehren. Es ist hier nicht der Ort und nicht die Zeit, um in eine Einzelbesprechung einzutreten. Zwei Grundgedanken des neuen Schulwesens muß ich aber doch in zwei Minuten auf einem Katholikentag unterstreichen:

In der sog. Frauenschule, der eigentlichen Neuheit des neuen Schulspstems, die auf den späteren hauswirtschaftlichen und hausmütterlichen Beruf im weitesten Sinne des Wortes vorbereiten soll, wird Ernst gemacht mit dem Grundsatz, daß die Schule eine Vorschule für das Leben, die Mädchenschule also eine Vorschule für das Frauenschule seine Nur wollen wir hoffen, daß die Frauenschule selber nicht mit einem solchen Ballast von Abfällen aus den gelehrten Schulen überladen wird, daß sie von ihrem eigentlichen Ziele, der hauswirtschaftlichen Vildung, abgelenkt wird und im Ernst den Namen eines pädagogischen Warenhauses verdiente. Die unlenkbaren Luftschiffe ohne Ziel und Steuer sind im allgemeinen kein Vorbild für unsere Schularbeit; aber die eine pädagogische Losung haben sie uns doch gegeben: Wer in die Höhe will, muß Ballast auswersen 1.

Die oben ausgesprochene Hoffnung hat sich leider nicht voll verwirklicht; die Bestimmungen von 1908, die große Freiheit boten in der Wahl ber wiffenschaftlichen Racher und die das Gasthören in den Dberlyzeums. flaffen erlaubten, haben leider oft zu einer Zersplitterung der Rrafte geführt, die das wichtigste Ziel der Frauenschule, eine Ausbildung der Mädchen "in der Richtung der fünftigen Lebensaufgaben einer deutschen Frau, ihre Einführung in den Pflichtentreis des häuslichen wie des weiteren Gemeinschaftslebens, in die Elemente der Rindererziehung und Rinderpflege, in Sauswirtschaft, Gesundheitslehre, Wohlfahrtskunde sowie in die Gebiete der Barmberzigkeit und Nächstenliebe", gefährdete ober nur teilweise erreichen ließ. Deshalb hat der Kultusminister unterm 31. Dezember 1917 (U II W Nr. 405 II. I. U III D) eine Neuordnung der Frauenschule vorgenommen, die, von der Not und den Erfahrungen der Zeit geboren, einen großen Fortschritt bedeutet für die soziale und hauswirtschaftliche Frauenbildung. Un Stelle bes bisherigen Bielerlei tritt "eine straffere Geftaltung bes gesamten Unterrichts und eine größere Betonung ber praktischen Fächer".

Dazu kommt noch ber Wunsch, möglichst weiten Kreisen ben Zutritt zu ben Frauenschulen zu ermöglichen. War bisher bas Abgangszeugnis eines

Im Anfang der neuen Schulverordnung steht der goldene Sat: "Religion und Deutsch werden nach wie vor im Mittel-

Lyzeums conditio sine qua non ber Aufnahme als Bollschülerin, so konnen jett auch Schülerinnen mit anderer Borbildung, fofern fie nur die nötige geistige Reife haben, zugelaffen werben.

Die zweijährige Frauenschule soll die Regel sein; doch ift, wo die örtlichen Berhältnisse es ratsam machen, auch eine kurzere Ausbildungszeit gestattet. Der Unterricht gliedert sich in Fachunterricht und wissenschaftliche Weiterbildung. Ersterer umfaßt Saushaltungstunde, Ernährungslehre, wirtschaftliches Rechnen, Buchführung und Gesundheitslehre, verbunden mit praktischer Arbeit in Säuglings. und Rleinkinderpflege. Der wiffenschaftliche Unterricht, der in ber hand einer Akademikerin liegen foll, die als "Oberin" unter ber Oberleitung des Direktors die verantwortliche Leitung der Frauenschule über nimmt, umfaßt Religion, Erziehungelehre, Deutsch und Geschichte mit Bürgerkunde und Bolkswirtschaftslehre. Die Neuordnung gibt praktische Winke für die Auswahl des Stoffes; in der Religion sind besonders die driftliche Sitten- und Pflichtenlehre, Die driftliche Liebestätigkeit und Fragen ber Weltanschauung zu behandeln. "Aus unserer deutschen Literatur foll bas Beste und Tiefste, bas ber Beranbilbung starter sittlicher Berfonlichkeiten dient, ausgewählt werden" und außerdem in erster Linie auch folche Werke herangezogen werden, die "einen Ginblick in unfer beutsches Boltstum gewähren".

In der Erziehungslehre foll das Berftandnis für die kindliche Natur erschlossen und die Schülerinnen sollen zur Beobachtung der kindlichen Seele und zu praktischer Mitarbeit auf bem Gebiete ber Kleinkindererziehung angeleitet werden. Auch das Verständnis für pädagogische Tagesfragen soll angeregt und dadurch bas Zusammenarbeiten von Schule und Saus erleichtert werden.

Die Geschichte endlich soll Berftandnis für Fragen der Bolkswirtschaft vermitteln und im Berein mit der Religion soziales Empfinden weden. Wir feben: überall will der Unterricht der Frauenschule die Beziehungen zum Leben auffuchen, will Anteilnahme für foziale Fragen wachrufen und die Schülerinnen zur tatkräftigen, opferbereiten Mitarbeit an deren Löfung heranziehen und begeistern.

Die Frauenschule hat das Recht, Schlußzeugnisse auszustellen, die zum Eintritt in die Lehrgänge zur Ausbildung von technischen Lehrerinnen, Rindergartnerinnen und Hortnerinnen berechtigen und babei gewisse Vorteile Sie gewähren "außerdem Zulaffung zu der Mittelftufe eines staatlich anerkannten, selbständigen Rindergartnerinnen- und Hortnerinnenseminars mit 11/2jährigem Lehrgang und zur Ansbildung als Jugendleiterin".

Der Lehrplan der Frauenschule ift wohl geeignet, "die Bildung der weiblichen Jugend allgemeiner und gründlicher als bisher im Sinblick auf punkte der Mädchen- und Frauenbildung stehen." Das ist ein goldenes Wort, um das die Katholiken in Frankreich und Jtalien uns beneiden mögen. Die Religion, die Fürstin aller Erziehungsmittel, soll über alle Schularbeit segnend ihre Hände breiten, und wenn die gesamte Bildung der deutschen Frau erhöht wird, sollen auch die Ziele der religiösen Erziehung höher gesteckt werden. Dann wird auch die sittliche Bedeutung der neuen Bildungswege sich voll entsalten und manches junge Leben vom 15. dis 25 Lebensischer mit ernster Arbeit ausgefüllt und manches Frauenleben, besonders in den oberen gesellschaftlichen Schichten, statt der gähnenden Leere einen reichen Lebensinhalt sinden. Damit wird dem Glück der Frauen unter dem Segen der Religion eine neue Goldmine sittlicher und sozialer Werte sich erschließen.

\* \*

Während meiner Rede über die Frauenfrage haben die katholischen Kirchen in Breklau den Englischen Gruß geläutet und mit dem Englischen Gruß ein Brevier der katholischen Frauenbewegung uns zugeläutet. Für uns Katholiken ist die Antwort auf die Frauenfrage Mensch geworden in jener Lichtgestalt, die wir als die Gesegnete ihres Geschlechtes grüßen, ein redendes Bild verklärter Weiblichkeit, ein Höhenbild sittlicher Frauengröße, ein hohes Lied weiblicher Würde. Unser Gruß gilt der gnaden vollen Mutter, die als Mutter Jmanuels den häuslichen und mütterlichen Beruf der Frauenwelt geweiht und verklärt hat. Und wenn ich tausend Frauen nach dem Herzen Bebels dem Mutternamen fluchen höre: "Die Mutterschaft mache das Weib

die Aufgaben der künstigen Frau, Mutter und Staatsbürgerin zu ergänzen", für die Akademikerin aber, besonders sür solche, die Religion, Deutsch, philosophische Propädentik und Geschichte studiert haben und die volkswirtschaftsliche und soziale Interessen haben, ist ein neues Arbeitsseld erschlossen, auf dem sie segensreich wirken können zum Besten unserer weiblichen Jugend, die die Mütter von morgen gibt, und zum Wohle unseres in der Not doppelt geliebten Baterlandes.

für ben Konkurrengkampf mit bem Manne unfähig, und barum fei die Mutterschaft ein Fluch des Weibes", dann höre ich Millionen ben Mutternamen segnen, Millionen driftlicher Frauen beten: Gebenedeit ift die Frucht beines Leibes. Wo man bas Ave betet, da stehen die Achtung vor der Frau und die Würde der Mutter in auter Hut.

Unser Gruß gilt zweitens der liebevollen Frau, ber Tröfterin der Betrübten, dem lebendigen Brogramm der liebestätigen Frauenarbeit. Sie hat die faure Bflicht. arbeit ber Frau um das tägliche Brot geweiht, als Vorarbeiterin ihrer Schwestern im erwerbstätigen Leben, sie hat auch die freiwillige Arbeit sozialer Liebestätigkeit zum Evangelium erhoben. Bielleicht haben hilfsbedürftige Frauen als Töchter Evas es nicht verdient, daß man so viel Liebe an sie verschwende; aber als Schwester der Imanuelmutter hat auch die Armste und Berfommenste ihres Geschlechtes es verdient, daß man sie wirtschaftlich und sittlich aus dem Staube ziehe. So ist das Ave Maria ein Brevier der Frauenliebestätigkeit.

Unser Gruß gilt endlich der geistvollen Frau, der Alma mater des Frauenstudiums und dem lebendigen Urevangelium ber Frauenbildung. Ihr Magnifitat, eine Dichtung aus den Soben des Geiftes und den Tiefen des Gemutes, ift der Auftatt zur Mitarbeit der Frau auf dem Gebiete ber Kunft und des Geisteslebens geworden. Die Feuerzunge, die sich auf dem Haupte der Königin der Apostel niederließ bei ber großen Geiftessendung am Pfingsttag, war wie eine Beiftes. sendung an die Frauenwelt, wie ein Weckruf zum Apostolat der Frauen. Die Sängerin bes Magnifitat ift uns Ratholiken ein lebendiges. Magnifikat auf weiblich geartete und religiös gestimmte Frauenbildung, ein lebendiges Evangelium dafür, daß auch die Frauenwelt für das Licht, nicht für die Finsternis, erschaffen ist.

All the state of the same and a state of the state of the same and the same of the same of

TOTOTOM MINES

# II. Moderne Frauentätigkeit im Lichte des katholischen Glaubens.

Rebe auf ber fünften Generalversammlung des Katholischen Frauenbundes in Straßburg am 14. Oktober 1912. (Sammlung sozialer Borträge, herausgegeben von der Zentrale des Katholischen Frauenbundes 1913, Heft 22.)

Chorfenster ein wundersames Bild: das alte Fahnenbild von Straßburg, die liebliche Mutter mit dem göttlichen Kind auf dem Schoß. Die Mutter breitet die Arme aus, um als Schutzfrau von Straßburg den Frauentag willsommen zu heißen, und das Kind hebt das rechte Händchen, um die Schwestern seiner Mutter zu segnen. Zwei Charakterzüge leuchten aus dem Bilde der Straßburger Madonna: ehrfurchtgebietende Würde und menschenfreundliche Güte. Würdevoll thront sie im fürstlichen Gewand auf erhabenem Throne, und menschenfreundlich neigt sie sich mit offenen Armen den Kommenden entgegen. Von diesen beiden Grundzügen im Bilde der Straßburger Madonna wird der Straßburger Frauentag lernen, einerseits Ehrfurcht vor Frauenrecht und Frauenwürde zu fordern und anderseits mit offenen Händen soziale Menschengüte zu verschenken.

Moderne Frauentätigkeit im Lichte bes katholischen Glaubens! Ein solches Thema läuft Gefahr, nach zwei Seiten anstößig zu sein. Die einen stoßen sich vielleicht an seinem ersten Teil, wo von moderner Tätigkeit die Rede ist, die andern an seinem zweiten Teil, wo vom Licht der katholischen Weltanschauung die Rede ist. Wir hören es singen und sagen, der moderne Mensch sei nicht mehr gläubig, und der gläubige Mensch sei nicht mehr modern. Nun wollen wir den Modernen beweisen, daß die moderne Zeit mehr, als sie glaubt, an beschlagnahmten Glaubensgütern zehrt, und den Gläubigen wollen wir beweisen, daß der katholische Glaube mehr, als wir glauben, mit den kräftigsten Befehlen und Antrieben uns in die modernen Zeitaufgaben hineinstellt.

3m Lichte bes katholischen Glaubens! Ronfessionelle Ungriffe liegen uns fern. Die katholischen Frauen find bereit, gegebenenfalls mit andern Frauenverbanden, die dem Glauben nach von ihnen getrennt, bem vaterländischen und sozialen Empfinden nach mit ihnen verschwistert sind, auf neutralen Gebieten beutscher Frauenintereffen und fozialer Fürsorgebestrebungen Sand in Sand zusammenzugehen, und gerade der elsässische Zweigverein hat in den letzten Jahren durch solche schwesterliche Zusammenarbeit schöne Erfolge erzielt. Die katholischen Frauen können aber nicht barauf verzichten, auf einer Generalversammlung des Ratholischen Frauenbundes die eigenartigen, bodenständigen, sozialen Wertgrößen des katholischen Glaubens und die organischen Zusammenhänge zwischen firchlicher Weltanschauung und modernen Zeitaufgaben auf den Leuchter zu heben und leuchten zu laffen. Auf bem Berliner Frauentag im zweiten und britten Monat bieses Jahres (1912) wurden zum erstenmal die verschiedenen Ziele und Wege ber verschiedenen beutschen Frauenverbände in ruhiger Aussprache — parlamentarischer als in manchen Männerparlamenten - entwickelt, und bort hat Sedwig Dransfeld in ihrer meifterhaften Art den Sonderzielen und Sonderwerten der katholischen Frauenbewegung ein hohes Lied gesungen. Der Katholische Frauenbund hat in der Tat eigene Werte, eigene Biele, eigene Beweggründe. Wir haben von andern gelernt, wir sind aber keine bloße Abschrift. Auch die andern haben von uns gelernt, und in manchen Programmpunkten der nichtkatholischen Frauenbewegung, auch der Frauenbildungsbewegung, stoßen wir, wenn wir tiefer graben, auf weiland fatholische Beweggründe, auf altes beschlagnahmtes Rirchengut.

Meine Darlegungen werden also von selber zu einer Verteidigung des Katholischen Frauenbundes, den ich für eine soziale Notwendigkeit des 20. Jahrhunderts halte. Vielleicht kommt einmal die Zeit, die ihn und die andern katholischen Verbände für eine Staatsnotwendigkeit hält. Um das weite Fragengebiet des Themas einigermaßen abzugrenzen,

reden wir zuerst von dem Licht, das der katholische Glaube auf moderne Frauentätigkeit im allgemeinen ausstrahlt, um dann zu einzelnen Frauenberufen im Lichte des Glaubens überzugehen.

#### 1. Die Lebenstätigkeit im Lichte des Glaubens.

Die Glaubensfäte der katholischen Kirche find keine graue Theorie, keine willkürlichen Turngeräte ber theologischen Forschung. Die Glaubensfätze fordern das Leben nach und aus dem Glauben, find also zugleich Gebote ber sittlichen Lebens. ordnung, Früchte vom Baume ber Erfenntnis und Früchte vom Baume des Lebens, Licht und Pflicht zugleich. Jedes Dogma ift unmittelbar ein Aufblick nach ben Sohen himmlischen Lichtes und mittelbar ein Ausblick nach den Weiten irdischer Pflichten. Gine kleine Bahl ringender Seelen kommt mit dem Glauben ihrer Jugend wegen innerer Schwierigkeiten nicht mehr ins reine; größer ift die Bahl ber andern, benen bas Glauben wegen seiner unabweislichen sittlichen Forderungen so schwer fällt. Sie geben bem Dogma aus bem Weg, nur um ben sittlichen Folgen des Dogmas aus dem Weg zu gehen. Wenn bas Ginmaleins und der pythagoreische Lehrsat die gleichen Forderungen an das sittliche Leben stellten wie die Artifel des Credo, sie würden ebenso ungläubig wie diese aufgenommen werden.

Eine von den sittlichen Forderungen des Glaubens heißt ernste berufliche Tätigkeit, Anspannung und Sammlung der Kraft. Die faulen Knechte, die ihr Talent vergraben, die törichten Jungfrauen, die ihr Leben verschlasen, sind keine Heiligen nach dem Herzen des Evangeliums. Die auf dem Markte müßig stehen, werden auf den Arbeitsplatz besohlen (Matth. 20, 1 ff.), und Paulus hat das Gesetz der Arbeit noch kräftiger gesaßt: "Wer nicht arbeitet, soll auch nicht essen!" (2 Thess. 3, 10.) Mit den Lilien, die nicht arbeiten und nicht spinnen und doch schöner gekleidet sind als Salomon in seiner Herrlichkeit, sollte keineswegs die Arbeitssschen für die Frauenwelt durch die Blume heiliggesprochen

werden. In der Geschichte der Missionen sind Arbeitsgeift und Glaubensgeift miteinander aufgelebt und miteinander abgeftorben. Benn es auf einem Missionspoften nicht gelang, die Bilden gur Arbeit zu erziehen, mußte auch die Mission des Glaubens ihre Belte wieder abbrechen. Und ebenso wird es für die Lösung ber Dienstbotenfrage viel bedeuten, wenn die Berrschaft für ihre eigene Berson die soziale Burde ber Arbeit erfaßt und die Dienstboten burch eigene, nach festem Lebeneplan und Tagesplan geordnete Tätigfeit zur Arbeitsfreude zu erziehen versteht. Der hochverdiente Bralat Müller. Simonis, der den Frauenbund im Elfaß aus der Taufe gehoben und bis heute Patenftelle an ihm vertreten hat mit allen Pflichten einer folchen Stelle, hat auch eine Brockensammlung in Strafburg ins Leben gerufen, die heute noch prächtig arbeitet. Reben Diefer caritativen Brockensammlung gibt es aber noch eine andere, eine afzetische Brockensammlung, die darin befteht, daß man die verlorenen Biertelftunden und Minuten bes Tages für eine beftimmte Arbeit, Sandarbeit ober Beiftesarbeit, sammelt. Bischof Dupanloup führte ein Wort vom Kanzler d'Aguesseau an: Ich habe, sprach der Kanzler, meine Bücher geschrieben in den fünf Minuten, um welche meine Frau 20 Jahre lang zu spät zum Essen kam.

Dem Tätigkeitsgebot bes Glaubens fteht nicht entgegen bie Lehre von den fog. paffiven Tugenden, von Geduld im Leiden, von Sanftmut, von Gehorsam — Tugenden, Die man gar noch als weibliche Tugenden betitelte. Die Bezeichnung "passive Tugend" ist recht unglücklich gewählt: passiv ist der Zustand, in welchem die Tugend geübt wird, die Tugend selber aber ift eine Tugendhandlung, also etwas Tätiges, nicht etwas Passives. Geduld in franken Tagen und unfreiwilligen Arbeits. pausen erfordert sogar ein höheres Aufgebot tätiger Willenstraft als Arbeit in gesunden Tagen. Der Glaube, der im Zeichen des Opferlammes an der Schlachtbank steht, steht damit im Zeichen höchsten Opferwillens, nicht im Zeichen stumpfen Geschenlassens. Tugendhaftes Stillehalten als Höhepunkt der weiblichen Tugend.

haftigkeit zu bezeichnen, ist also ebenso verkehrt wie die Annahme, mit der Lehre von den passiven Tugenden solle der Untätigkeit im Lichte des Glaubens die Tugendrose gespendet werden.

Auch durch die sog, rein beschaulichen Orden wird die Untätigkeit nicht auf ben Altar erhoben. Wir durfen für die nächste Zeit die statistischen Tabellen von Frau Geheimrat Besberger erwarten. Das Größte und Schönfte, bas Rlöfterlichfte an unsern Klöstern, ben inneren Opfergeift, wird die Statistif niemals für die Außenwelt in Ziffern veranschaulichen können, und doch hat die Statistit, diese modernste Wiffenschaft, für die Ehre bes katholischen Namens eine große Bedeutung. Die genannten Tabellen werden eine Heerschau über die Beerscharen der fatholischen Liebestätigkeit geben und ben Bahlenbeweis erbringen, daß die Zahl der rein beschaulichen Orden eine verschwindend kleine ift im Vergleich mit der Zahl ber caritativ-tätigen Ordens. frauen. Zudem ift das Leben der beschaulichen Ordensfrauen kein untätiges Lazzaronileben. Bis die Richtbeschaulichen außerhalb des Klosters aus ihrer beschaulichen Ruhe erwachen und zum Frühstück kommen, haben die beschaulichen Ordensfrauen schon drei und vier Stunden im Morgenchor geiftig gearbeitet. Auch über der Klosterzelle steht in Flammenschrift als Glaubensgebot bas Gebot, tätig zu fein.

### 2. Die soziale Tätigkeit im Lichte des Glaubens.

Wie alle Forderungen des Glaubens behält auch das Gebot ernster Lebensarbeit gegenüber den modernen Zeitaufgaben gesetzliche Krast. Die Gotteskräfte des Glaubens sind unter den Trümmern des Altertums nicht mitbegraben und mit den Farben des farbenfrohen Mittelalters nicht mitverblaßt, unsere Glaubenssätze haben als Ewigkeitswerte ebensogut für die neue Zeit und sür das 20. Jahrhundert eine göttliche Sendung. Auch die moderne soziale Arbeit, die der Katholische Frauenbund als seine eigentliche Sonntagsaufgabe betrachtet, ist unmittelbar oder mittelbar, ausgesprochen oder stillschweigend, von

ben guten Geistern des Glaubens angeregt. Die Formen und Formeln ber fozialen Betätigung, Die Geftaltung bes vielgestaltigen Bereinswesens, die Erfolge ber fozialen Schutgesetzgebung find Schöpfungen ber neuen Zeit; ein Berdienft des alten Glaubens aber bleibt der geschichtliche Anstoß zur sozialen Arbeit und der still schaffende Heilandgeist als innerste Triebkraft des sozialen Außenbetriebs. Die Urformel für ben Zusammenhang zwischen Glauben und sozialem Empfinden bzw. zwischen Unglauben und fozialem Stumpffinn ift in bem Paulusfat ausgesprochen: "Wenn einer für die Seinigen und zumal für die Hausgenoffen keine Sorge trägt, hat er den Glauben verleugnet und ist schlechter als ein Ungläubiger" (1 Tim. 5, 8).

Unseres Glaubens höchstes Gebot, das Gebot der all. gemeinen Menschenliebe, ift heute allerdings auch Rultur. gut und Staatsgebot, ift aber von Haus aus chriftliches Glaubens. aut und Gottesgebot. Der Naturmensch ohne religiöse Führung erhebt sich nicht über die Sittlichkeit des eigenen Vorteils. Die fleine Therese, die am Namenstag der Mutter den großen Namenstagkuchen auf dem Tisch umarmt mit den Worten: "Therese das alles allein effen", hat die alles allein effen wollende Selbstsucht als Moral der Naturkinder auf die kürzeste Formel gebracht. Erst durch den Ginflug des driftlichen Glaubens ift die allgemeine Menschenliebe, bas Leben für andere, bas Bergichten zugunften von andern, Kulturgut geworden. Im letten Grund ift also bas Gebot ber allgemeinen Menschenliebe ber große Baumeister aller Waisenund Rrankenhäuser, der große Rechenmeister aller Fürsorgebestrebungen. Befanntlich hat man zwischen diesem Grundgebot des driftlichen Glaubens und der Grundkraft der weiblichen Seele eine Seelenverwandtichaft entbeckt; eine größere Artigkeit kann ber Frauenwelt nicht gesagt werden.

Noch manche andere Glaubensfätze haben sich als koftbare Wertgüter der sozialen Rultur erwiesen: ein soziales Pfund das Dogma von der Einheit des Stammvaters und der Einheit des Erlösers für alle Menschen, wodurch alle in Abam

und in Christus Geschwister werden. Gin soziales Pfund bas Dogma von der Unfterblichkeit der Seele, bas auch dem Rind und bem Urmften Menschenrechte verbürgt und nach sozialer Gerechtigkeit für alle ruft. Gin soziales Pfund bie Weihe ber Werk. tage mit der Sonntagsfeier und die Wertung der Lebensarbeit im Lichte bes ewigen Lebens. Ein soziales Pfund bas Dogma von ber Gemeinschaft ber Beiligen, bas über bie Diesseitsgrenzen hinweg die streitende, leidende und triumphierende Kirche in gegenseitiger Hilfe verbunden hält und felbst für die Toten noch helfende Liebe fordert. Gin soziales Pfund bas Dogma von der Königin der Frauenwelt, die als Kind der Gnade in Fülle empfangen hat und barum als Mutter ber Gnade mit vollen händen verteilt. Durch Einschaltung dieser und anderer Glaubens. fate wurde der soziale Arbeitsapparat in Betrieb gesetzt und bei Störungen im Bang erhalten, wenn auch die Leitungsdrähte, die den Kraftstrom aus dem Heiligtum des Glaubens in die Werkstatt ber sozialen Arbeit führen, nicht immer so offen liegen wie die Leitungen des elektrischen Stromes in unsern Fabriken. Die neue und neueste Zeit sucht diese Kraftverbindung mehr und mehr wieder auszuschalten. Die Wortführer ber fog. unabhängigen Moral und die Vertreter der fog. ethischen, dogmenlosen Rultur stellen die ursächlichen Zusammenhänge zwischen Glaubensgebiet und sozialer Sittlichkeit überhaupt in Abrede. Ihnen gilt das Prophetenwort: Ihr habt die Stadtmauern ausgebeffert und die Wafferleitung eingerichtet und Waffenvorrat gesammelt, aber ben Herrn, euern Gott, habt ihr darüber vergeffen (3f. 22, 8-11). Gleich ben Bewohnern von Unterägypten, die ihre Garten mit Nilwasser tranten und bebauen, ohne die Quelle des Nils zu kennen, arbeitet auch die soziale Fürsorge für die wirtschaftlich Schwachen vielfach, ohne es zu wissen, mit einem geistigen Betriebskapital, das in seiner Quelle aus dem Glauben stammt.

Das Licht des Glaubens leuchtet aber nicht bloß über den sozialen Werken, es leuchtet auch über den sozialen Werk-leuten und Werkführern. Die Mitarbeit auf sozialem Gebiet

erfordert einen fast unerschöpflichen Vorrat an Begeisterung und Schaffensfrende, zumal der Arbeiter wenige sind und jede einzelne für zwei und drei arbeiten muß. Erfahrungsgemäß bewahren nur diejenigen sich die Arbeitsfreude trot aller bitteren Erfahrungen, die ihre soziale Tätigkeit in religiösem Geist als berufliche Aszese auffassen. Man kann über der sozialen Arbeit sich verlieren, über dem äußeren Vielerlei ins Geistlose, über dem kleinlichen Gezänk ins Persönliche sich verlieren. Man kann aber auch über der sozialen Arbeit sich wieders ind en. Gar manche Frau, die ihre Mutterfreude begraben mußte und in der Trauer zu versteinern drohte, hat sich an der Hand von Glaubensantrieben zur sozialen Arbeit aufgerafft und in der Jugendpflege in einem Kreise von angenommenen Kindern mütterliche Lebenssfreude wiedergefunden.

#### 3. Die Bereinstätigfeit im Lichte des Glaubens.

Unsere ausgesprochen katholischen Organisationen wie ber Katholische Frauenbund bekennen mit dem Beiwort "katholisch", daß fie ihr Belt an bem Ginheitsbau ber Kirche, an biefem großartigften forporativen Gebilde der Weltgeschichte, angebaut haben. Dadurch find diese Bereine aber auch unter sich in Ginheit verbunden wie Belte im Umfreis des gleichen Königszeltes, wie Rapellen im Umfreis des gleichen Domes. Zu den beiden bisherigen Glaubens. geboten: Tätigkeit und soziale Liebe, reiht sich also im Lichte bes Glaubens für die Bereinstätigkeit die britte Forderung ber katholischen Ginheit. In Korinth begegneten sich die verschiedensten Bölfer in den verschiedensten Sprachen, und boch konnte der Apostel an die Gläubigen von Korinth schreiben: "Wir sprechen alle die nämliche Sprache" (1 Kor. 1, 10). Wir sprechen alle die nämliche Sprache, weil wir alle zu bem näm. lichen Vater im Himmel rufen: "Vater unser", und zu der nämlichen Kirche sagen: Du bist meine Mutter. Die Bereine, die ihrem Namen nach die im sozialen Leben Betrennten "vereinigen" follen, dürfen die im Glauben Vereinigten nicht trennen. Nicht einmal des Heilands reine Hände haben Steine geworfen; noch viel weniger dürfen es jene Hände, die keine Heilandhände sind.

Die Busammenfassung der Ratholiken in fatho. lischen Vereinen hat ihre guten Gründe. Auch in der sittlichen Ordnung herrscht das Gesetz ber Wahlverwandtschaft, traft dessen Gleichartiges, Seelenverwandtes sich gegenseitig an. zieht und zusammenschließt. Die "Absonderung" in konfessionellen Berbänden hat sich je länger je klarer als der sicherste Weg zum Frieden unter den verschiedenen Bekenntnissen erwiesen. Mit den Fraeliten leben wir in Frieden, weil hier alle simultanen Beziehungen auf religiösem und halbreligiösem Gebiete schiedlich-friedlich gelöst sind. Es gibt, wie oben schon gesagt, neutrale Arbeitsgebiete, auf benen Berschiedengläubige zusammen. arbeiten können und in unserem Vaterlande auch zusammenarbeiten muffen; baneben gibt es aber wesentliche Fragen, beren Beantwortung je nach dem konfessionellen Standpunkt so grundsätlich verschieden lautet, daß ein simultaner Verein auf diesem Fragegebiet eine doppelherzige und doppelzüngige Mifgeburt wäre. An der Frage, ob die Che auflöslich oder unauflöslich fei, trennen sich die katholischen und nichtkatholischen Frauenvereine, wie Ja und Nein sich trennen, und doch muß die soziale Frauenarbeit vor allem in dieser Brundfrage über die Che, also über die allersozialste Einrichtung der Gesellschaftsordnung, sich klar sein, zumal die Frau beim Umsturz der ehelichen Ordnung der leidtragende Teil bleibt. Die Armen- und Rrankenpflege ist gewiß auch etwas allgemein Menschliches ohne konfessionelle Färbung, wenn es fich nur um Brotfarten für die Urmen, um körperliche Pflege für die Kranken handelt; wollen wir aber dem Urmen die feelische Berbitterung, die größere Sälfte feiner Urmut, und dem Rranken den seelischen Unfrieden, die größere Sälfte seiner Krankheit, abnehmen, dann führen die Armen- und Krankenpflege von felber auf das Gebiet der Weltanschauungen, also auf bas religiöse und konfessionelle Gebiet. Die Errichtung von

Volksbüchereien und Lesehallen ift gewiß zu begrüßen; will aber der Bibliothekar mehr fein als ein Büchergeber, will er ein Bolkserzieher sein, ber ben Bücherverlangenden, namentlich ber Jugend, über bas Was und Wie des Lesens erziehlich an die Sand geht, dann ist gerade mit Rücksicht auf den konfessionellen Frieden die Ginrichtung konfessioneller Büchereien zu wünschen. Die allgemeine Bücherei ist vielerorts ein Wetterwinkel des Unfriedens zwischen den verschiedenen Bekenntnissen. Auf der Ehrentafel des Stroßburger Frauenbundes leuchten in den letzten Jahren besonders zwei Verdienste. In dem einen Fall hanbelte es sich barum, ben sittlichen Rotständen in ben Mansarden. wohnungen der Dienftboten zu steuern, und hierin haben unsere Bundesdamen bei den nichtkatholischen Frauenverbänden bas freundlichste Entgegenkommen gefunden. In dem andern Fall handelte es sich um einen Dienstvertrag zwischen Berrschaft und Dienstboten, also auch um die Frage, ob dem Dienstboten jeden Sonntag, und zwar jeden Sonntagvormittag die Zeit zum Besuch bes Gottesdienstes freizugeben sei, und hierin war natürlich für die Katholiken durch das Kirchengebot die Antwort viel klarer gegeben als für die Andersgläubigen. Sport. und Wander. vereine find gewiß an sich konfessionell neutraler Boden; wenn aber die Leitung der Sportvereine fich nicht entschließen mag, bei Aufstellung des Sonntagsprogramms das Kirchengebot in Rechnung zu stellen, bleibt nichts als die konfessionelle Absonde. rung übrig. Wir wollen unsere Jugend nicht bem mitleidigen Lächeln über dogmatische Gebundenheit aussetzen, wir wollen ihr frühzeitig zum Bewußtsein bringen, ihr und ihren Eltern, bag man bei Ausflügen am Sonntagvormittag ebenso mit dem Kirchengesetz rechnen muß wie am Werktagvormittag mit bem Schulgesetz. Bereinsgründungen und Vereinsleben können fich also durchaus nicht jeglicher Rücksicht auf den Glauben entschlagen. Darin liegt die Daseinsberechtigung konfessioneller Bereine. Allenthalben sucht man die Simultankirchen abzuschaffen; beide Bekenntnisse singen ein Alleluja, wenn in einer Gemeinde ein solches Zwitterding

durch eigene getrennte Kirchen ersetzt wird. Es wäre dem Zuge der Zeit zuwider, auf der einen Seite die alten simultanen Kirchen abzulösen und auf der andern Seite neue simultane Vereinszelte aufzuschlagen, wenn deren Vereinszwecke nicht auf rein wirtschaftslichem Boden liegen.

Mittelbar strahsen viele Glaubenstatsachen höheres Licht über die Arbeitsgebiete und Arbeitsantriebe moderner Frauentätigkeit. Im Lichte ber Taufgnade z. B. wächst die Würde bes Kindes für die Augen der gläubigen Kinderpflege; im Lichte des Unfterblichfeitsglaubens klären sich die Personlichkeitsrechte des Urmen für die Augen der gläubigen Armenpflege. Andere Glaubensfäte haben auch unmittelbar ber katholischen Frauenbewegung Entwicklungslinien und Grenzlinien gezogen, an benen nicht zu rütteln ift. Hierher gehört der Rechtssat, der die Priefterweihe und damit die Amtstätigkeit des Prieftertums dem Manne vorbehält, der Glaubensfat von der unauflöslichen Che, das Apostelwort (Eph. 5, 23) von der Unterordnung der Chefrau unter die häusliche Autorität ihres Mannes, der Glaubenssat vom Wert. verhältnis zwischen Che und Sungfräulichkeit, in entfernterem Maße auch die Bücherverbote der Kirche, die bei Errichtung einer Volksbücherei zu beachten waren. Auch diese Glaubensfätze find Wohltäter der katholischen Frauenbewegung; denn wer mir einen Frrmeg versperrt und erspart, hat zu meinem Besten gehandelt so gut wie berjenige, ber mir ben rechten Weg zeigt. Solcher Grundsäte, die für die Frauenbewegung einen flar vorgezeich. neten Weg bedeuten, find es im ganzen nur wenige, viel weniger, als man gemeinhin glaubt. Willfur und Parteileidenschaft durfen die Grenzlinien nicht enger ziehen und nicht auf allen Wegen und Stegen dogmatische Verhaue wittern ober gar felber errichten Diesseits der Alpen werden überhaupt feine neuen Glaubensfäte aufgestellt, am wenigsten von unberufenen Rirchen. vätern und Rirchenmüttern.

Folgende Arbeitsfelder der modernen Frauenbewegung sind dogmatisch neutraler Boden. Die deutschen Frauen be-

siten heute bas Recht für die Krankenversicherung, an einzelnen Orten seit fürzester Zeit auch für die Handwerkstammern, zu wählen und gewählt zu werben; wenn fie nun einen Schritt weitergeben und zur Bertretung ihrer Angelegenheiten auch in ben Gewerbe- und Kaufmannsgerichten und allerwärts in ben Handwerks. und Arbeitstammern mitraten und mitstimmen wollen, ober wenn sie für das in die Che eingebrachte Vermögen einen höheren güterrechtlichen Schutz fordern, als bas heutige Bürgerliche Gesethuch gewährt, so ist gegen diese Biele der Frauenbewegung vom Standpunkt des Glaubens nichts einzuwenden. Bei Lukas im 12. Kapitel wurde an Chriftus das Ansinnen geftellt, in einer Erbschaftsangelegenheit einen Streit unter Brübern zu entscheiden. Der Menschensohn lehnte es ab, in einer vermögensrechtlichen Streitfrage den Schiedsrichter zu machen. Wie ber Beiland lehnt auch die Glaubenslehre es ab, in den erwähnten Versuchen zur Erweiterung sozialpolitischer Rechte ber Frauen von vornherein mit Ja ober Rein zu entscheiden. Gelbst für den Rampf um das politische Wahlrecht ber Frau, ber nach allen Anzeichen eine ber ernstesten Bukunftstatsachen ber Bewegung wird, ist durch feinen Glaubenssatz bas Für ober Wider festgelegt. Man kann aus vielen andern Gründen perfonlich ein Gegner des Frauenstimmrechtes sein, aber nicht aus Glaubensgründen. Db die Entwicklung unter bem Druck der Folgerichtigkeit von dem bereits gewährten Bereinsrecht geradlinig zu dem eistrebten Wahlrecht hinausläuft, oder ob, was freilich weniger wahrscheinlich ift, die Entwicklung rückläufige Bahnen geht, - im Rahmen meines Themas lege ich nur darauf Wert, festzustellen, daß die Frage des Wahlrechtes eine dogmatisch offene Frage ist. Auch jene Fragen, welche die Organisation eines Bereins betreffen, find unmöglich mit bem Credo von furger Sand zu erledigen. Es fann die firchliche Bucht bindende Berpflichtungen schaffen, wenn etwa ber Diözesanbischof für seine Diözese gesprochen hat, nicht aber das Dogma, das bekanntlich feine Diözesangrenzen fennt. Wenn ich die Tätigkeit des Frauenbundes in meinem Bistum überblicke, kann ich ihm das Zeugnisgeben, daß er in seiner jezigen Gliederung das Geheimnis einer ebenso weitgreifenden wie tiefgehenden Bundestätigkeit gefunden hat. Auch hier soll im Rahmen des Themas nur das eine klar gesagt sein, daß Verfassungsfragen im Vereinsleben auf dogmatisch neutralem Boden bleiben.

Wir haben gesehen, welchen dreisachen Segen der Glaube über die moderne Frauentätigkeit im allgemeinen ausgießt: Anspannung und Sammlung der Kraft zu einer ernsten Lebenstätigkeit, geistige Vertiefung und religiöse Verklärung der sozialen Tätigkeit, katholische Sinheit und konfessionelle Freiheit in der Vereinstätigkeit. Wir kommen nun zu einzelnen Frauenberuhen Auch hier erweist sich der katholische Glaube als Gottessiegel an den Frauenrechten, als Gotteslicht in den Frauenfragen, als Gottesskraft im Frauenleben. Wir nennen an erster Stelle jene Gruppe, die sich der Kinderwelt in mütterlicher Liebe widmet und deshalb von dem Kinde und von der Mutter von Bethlehem reiches Licht empfängt.

## 4. Die Tätigkeit der Bethlehemgruppe.

1. Seit dem Tage von Bethlehem steht die Person und Tätigkeit der Mutter im hellen Sonnenschein des Glaubens. Auf jede ehrliche Mutter fällt ein verklärender Strahl aus jener Lichtkrone, die das Haupt der Mutter von Bethlehem umstrahlt. Der Marienkult, eines der zartesten Seheimnisse unseres Glaubens, die geheimnisvolle Kose unserer Liturgie, hat überhaupt einen unermeßlich wohltätigen Einfluß auf die soziale Stellung und Wertung des Weibes ausgeübt. Das vor kurzem gefallene Spottwort, der Katholische Frauenbund habe sich ja die schmerzhaste Mutter zum Vorbild genommen, kann mit aller Gehässigkeit jene kulturgeschichtliche Tatsache nicht ausstreichen. Die Marienverehrung hat die gesellschaftlichen Beziehungen der beiden Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter veredelt und über Kecht und Würde des schwachen Gesichlechter

schlechtes den schützenden Schild gehalten. Die Marienverehrung hat das Gewiffen der Männer geschärft, jedem weiblichen Wefen wie einer Schwester der Heilandmutter mit ritterlicher Chrfurcht zu begegnen und das Geschlecht der Gottesmutter niemals als Spielzeug der Laune und Luft in den Staub zu treten. In der Marianischen Kongregation habe ich ben Studenten oft gesagt: Ihr mußt auf jedes weibliche Wefen, auch auf die Rellnerin und das Dienstmädchen, etwas von der Chrfurcht übertragen, womit ihr zur eigenen Mutter und zur Beilandmutter aufschaut. Professor Böckenhoff hat in einer akademischen Predigtreihe über die Che (das Buch hat den Titel: "Chret die Che", 1912, 16) an die junge Männerwelt den gleichen Anruf gerichtet: "Ehret die Frauen! Mögen fie älter sein als ihr oder junger, höhergestellt oder unter euch stehend, makellosen Wandels oder bedenklichen Rufes, lagt in euer Benehmen gegen fie ein Tröpfchen von der Chrfurcht einfließen, mit der ihr aufschaut zu der Frau, die euch unter dem Herzen getragen, und zu jener Frau, die wir täglich grußen: Du bift gebenedeit unter ben Weibern." Wenn nicht aus religiösen Gründen, sollten die beutschen Mütter aus fozialen Gründen ihre Söhne das Ave Maria lehren. Nicht bloß die Rirche, auch die Rultur singt ein Magnifikat auf die Mutter der Mütter. Mutter von Bethlehem, du bift die größte Wohltäterin der Frauenbewegung gewesen!

Ein moderner Philosoph fragt die Mutter, ob sich die Mühe lohne, einem Kinde das Leben zu geben, das doch nur Todesfutter sei. Der Glaube antwortet der Mutter: Dein Kind ist nicht Todesfutter, es ist ein Anwärter des ewigen Lebens. Der Vater im Himmel hat in der Tause seine Hand auf dieses Kind gelegt und es als sein Kind angenommen. Es lohnt sich der Mühe. Die Kinder sind die Sterne deines Himmels und die Stelsteine deiner Krone.

In der Kraft des Glaubens findet die Mutter auch den Mut zur Mutterschaft und das tapfere Nein gegenüber den Bestrebungen des "Bundes für Mutterschutz", der unter dem schönen Namen das häßliche Ziel verfolgt, die eheliche und uneheliche Mutter gleichzustellen und damit jede sittliche Ordnung umzustoßen. Der Katholische Frauenbund, der dieser neuen Sittenlehre entgegentritt, erweist sich schon dadurch als ein Kulturwerk, das die Familie sestigt und vor der Auflösung bewahrt. Wer ihm vorwirft, er entfremde die Frauen ihren Familien, kennt weder die Ziele des Frauenbundes noch die Strömungen der Zeit.

In der Schule des Glaubens wird die Mutter noch eine andere, vielleicht die modernste Runft der modernen Mutter lernen, nämlich die Runft, die religiöse Beratung und geistige Führung ber Kinder auch in den Entwicklungsjahren in ber Hand zu behalten. Der Mutter gehört die Tugendrose der Badagogik, die ihren heranwachsenden Söhnen und Töchtern eine geistige Führerin bleibt und selbst in den Jahren der Berufs. wahl deren Seelen sich offenzuhalten verfteht. Die in den letzten Jahren versuchte geschlechtliche Massenauftlärung der Kinder in ber Schule hat sich mehr und mehr als verfehltes Beginnen erwiesen. Um so bringlicher tritt an die Mutter die Pflicht heran, ihr Rind burch Ginzelaufflärung zur rechten Stunde in die Geheimnisse der Natur einzuweihen. Das Wort aus dem Ave Maria: "Gebenedeit ift die Frucht deines Leibes", alfo wieder ein Bethlehemgedanke, fann ihr dabei die besten Dienste leisten.

2. Zur Bethlehemgruppe sind auch jene Kinderfreunde zu rechnen, die sich den Kindern einer andern Mutter widmen: die Pflegerin in den Krippen, die schon durch den Namen ihrer Fürsorgeanstalt auf die Krippe von Bethlehem hingewiesen wird, — die Kindergärtnerin und Waisenmutter, die beide dem Kinde die Mutter ersetzen wollen, die Gärtnerin den zeitweilig Verwaisten, die Waisenmutter den dauernd Mutter-losen. Zur Bethlehemgruppe gehört auch die Lehrerin, die dem göttlichen Kinderfreund ein Hosianna aus dem Munde der Kinder bereitet und in den Unterricht auch das ernste Wort von den sozialen Pflichten des Lebens einflicht, und mit der Lehrerin

Die Laienkatechetin, eine echt neuzeitliche Erscheinung, Die bereits in verschiedenen Großstädten die in der Schule gurud. gebliebenen und zu Hause verwahrloften Gaffenkinder sammelt, um fie durch Nachhilfeunterricht unter Aufficht der firchlichen Behörde für die Erde und für den Simmel zu retten. Der Frauen. bund würde fich ein großes Berdienft erwerben, wenn aus feinen Reihen für die Laienkatechese, die offenbar eine große Bukunft hat, recht viele Arbeitsträfte erftunden. Bur Bethlehemgruppe gehören ferner die Mitarbeiterinnen in den Kinderhorten und in der Jugendpflege, im Gemeindewaisenamt und in dem Ortsichulausichuß, im Bormundichafts. wesen und im Jugendgericht - eine reiche Weihnachts. bescherung von neuen Aufgaben, die zum Teil erft noch ausgebaut werden muffen. Auf, lagt uns nach Bethlehem geben! Mit ben Augen des Glaubens betrachtet, sind die Rinder im weißen Tauf. fleid Weschwisterchen des Rindes von Bethlehem. Über jedem Rindergarten, über jeder Rinderschule leuchtet ber Stern . von Bethlehem. Die Kinderpflege lebt auch in ihren neuen Formen aus den alten garten Gedanken des Glaubens.

# 5. Die Tätigkeit der Nazarethgruppe.

Eine zweite Gruppe tätiger Frauen hat sich die wirt. schaftliche und sittliche Hebung ber erwerbstätigen Schweftern, vor allem der Fabrifarbeiterinnen und Beimarbeiterinnen, gur Lebensaufgabe gestellt. Wir wollen diesen Arbeiterinnenschutz auf einen Namen taufen, ber uns an ein Seiligtum und eine Sochschule ber Arbeit erinnert, auf ben Ramen Ragareth.

1. Vier Dinge brauchen die Erwerbstätigen, jenes Drittel der deutschen Frauen, das sich heute auf eigene Fauft durchs Leben durcharbeitet: ausreichenden Lohn, gesundheitlichen Schut, moralischen Schutz und religiöse Führung. Der Sicherstellung der brei ersten Büter dienen die Lohngesetze, Schut. und Versicherungs. gesetze der sozialen Gesetzgebung, die allerdings die Beimarbeiter. innen bis heute recht ftiefmütterlich behandelt hat. Gine schöngeiftige Redensart nennt den Gütererwerb Sache bes Mannes, die Güterverwaltung Sache ber Frau. Dieser Sat klingt wie ein Sohn, wenn in einer Familie überhaupt feine Buter ba find, die verwaltet werden könnten, und der Verdienft des Mannes allein für den Unterhalt der Familie nicht ausreicht. Und wo fein Brot im Sause ift, konnen sie auch nicht Ruchen effen. Als ausführendes Organ für die Brot- und Schutgesetze ber staatlichen Gesetzgebung hat die neue Zeit einen neuen Frauenbernf geschaffen, den Beruf der Fabrik. oder Gewerbeauf. seherin, die als akademisch geprüfte Juriftin in größeren Fabrik. betrieben 3. B. die wirkliche Durchführung der Gewerbenovelle von 1891 zu überwachen hat, auf Grund beren in gemischten Betrieben die beiden Geschlechter getrennte Arbeitspläte haben muffen. Meben ber Fabrikaufseherin, die naturgemäß als akademische Juriftin mehr mit gesetzlichen Sandhaben und juristischen Mitteln ihren Schützlingen in der Fabrif zur Seite steht, wollen die ehrenamtlich tätigen Frauen in den Arbeiterinnenvereinen und Patronagen mehr mit moralischen Mitteln ben erwerbstätigen Schwestern in den Arbeitspansen, also vornehmlich am Sonntag, Freundesdienfte leiften und ihnen zugleich das vierte But, das Die Arbeiterin nicht entbehren fann, das But der religiöfen Gub. rung und Fortbildung, vermitteln. Man könnte die Gewerbeaufseherin die Werktagsfreundin, die Patronage die Sonntagsfreundin der Arbeiterin nennen.

Die Tätigkeit der Nazarethgruppe erfordert viel sozialen Takt und seelisches Einleben in die im einzelnen bunt gefärbte Eigenart und seelische Tagesverfassung der Arbeiterin. Im allgemeinen haben die Frauen und Mädchen, die mit selbstverdientem Gelde Brot einkausen, ein stark ausgeprägtes Selbständigkeitsbewußtsein, das sich nicht gern rein caritativ behandeln oder allzuviel anpredigen und aufdringlich bevormunden läßt. Leichter fassen sie den Gedanken, daß auch im einsachen Kleid viel weibliche Hoheit sich bergen kann, daß überhaupt die sittlichen Werte des Mädchens über körperlicher Schönheit stehen, oder einen andern

fittlich großen Gedanken, wenn er ihnen im schönen Rahmen einer packenden Erzählung ober eines Theaterstücks geboten wird. Ans bem gleichen psychologischen Grund wird auch die Frage, ob beim Zusammenschluß der Arbeiterinnen die Form der Patronagen oder der eigentlichen Arbeiterinnenvereine zu bevorzugen sei, zugunften der letteren sich entscheiden, da diese neben der religiös. sittlichen Förderung dem Bedürfnis nach wirtschaftlicher Beiterbildung und einer mehr felbständigen Bereinsleitung weiter ent. gegenkommt als die Patronage. So viel ist sicher, daß kein Stand im wirtschaftlichen Leben so viel Bedürfnis nach Standesvereinen hat als der Arbeiterstand.

Auch die Arbeit der Nazarethgruppe steht im Lichte des Glaubens. Die Lebensanschauung bes Glaubens versöhnt mit dem oft harten Lebenslos und bewahrt vor den Trugbildern einer verhetzenden Gaffenaufreizung, die auf die ungleiche Berteilung ber Erdengüter und den Interessenkampf zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer verweift. Der Glaube mit feinen ewig alten Sittengeboten und ewig neuen Gnadenfraften hilft ber Arbeiterin, in den unausbleiblichen sittlichen Kämpfen die Würde zu bewahren und auch in der Stickluft der Fabrifraume wie in der Einsamkeit der Dachkammer der Beimarbeiterin die reine Flamme zu hüten. Der Glaube stellt den Sonntag in das Werktagleben der Erwerbstätigen hinein und führt die armen Mädchen, die oft bei Lebzeiten ihrer Eltern schon Waisenkinder, und die armen Frauen, die oft bei Lebzeiten ihrer Männer schon Witwen sind, in das Heiligtum zu dem, der sich den Bater der Waisen und Anwalt der Witwen genannt hat (Pf. 67, 6). Der Glaube öffnet den Ausblick nach Nazareth, wo die Königin der Frauenwelt mit dem Fleiß einer Biene und dem Feuer eines Seraphs ihrer täglichen Arbeit lebt und die Arbeit auf die höchsten Söhen weiblicher Bürde hebt. Freiin v. Krane hat in ihren herrlichen Erzäh. lungen "Bom Menschensohn" den letten Gang der Heilandmutter nach Nazareth, längere Zeit nach dem Tobe ihres Sohnes, geschildert. Im Arbeiterhäuschen traf sie noch alles, wie sie es

verlassen hatte, denn die zarte Liebe der ersten Christengemeinde wollte die heiligen Erinnerungszeichen nicht vom Platze rücken: hier den Holzteller und den Becher, aus dem "Er" gegessen hatte, dort den Webstuhl, an dem sie ihm den letzten ungenähten Rock gewebt hatte. Und sie küßte die große Zimmermannssäge, womit St. Joseph ihrem Kinde und ihr das tägliche Brot und sich selber den Himmel verdient hatte. Das ist der Nazarethsegen des Glaubens über die Arbeit: himmlische Verklärung und Weihe des irdischen Schaffens.

2. Nazareth bedeutet aber nicht bloß für die Sandarbeit eine Offenbarung; auch für die Beiftesarbeit, für bas "Bunehmen an Weisheit" (Luk. 2, 52) hat fich bort ber himmel geöffnet. Somit dürfen wir den Ragarethsegen weiterhin auf jene Frauentätigkeit ausdehnen, die der weiblichen Jugend auf den Wegen zur Weisheit und Geiftesbildung die führende Sand reicht. Der Unterbau aller Schulbildung, auch wenn sie später turmboch emporsteigt, war und bleibt der gediegene, aus dem ewigen Bersuchen herausgehobene Volksschulunterricht. Je höher die Bildungs. wege des späteren Lebens führen, um so dankbarer bleibt man ber mühsamen, stillen Rleinarbeit ber Elementarschule. Ein Thema über moderne Frauentätigkeit im Lichte des Glaubens muß des. halb noch einmal ber Tätigkeit ber katholischen Lehrerinnen und des fatholischen Lehrerinnenvereins, der Ehren. legion des göttlichen Rinderfreundes, gedenken, die im Lichte des Glaubens auf den doppelten Segen der Bethlehem- und der Nazarethgruppe rechnen darf. Über der Volksschule erhebt sich die höhere Mädchenschule, deren Schulwesen bekanntlich in den allerletten Jahren nach vier deutschen Plänen, dem preußischen 1908, dem sächsischen 1910, dem hessischen und bagerischen 1911, neu geordnet wurde. An die höhere Mädchenschule fügen sich teils als Überbau, teils als seitlicher Anbau das Lehrerinnen. seminar, die Frauenschule und die Studienanstalten. Für einzelne, bie gefund genug, begabt genug, charafterfest genug find, führt ber Weg noch ein Stockwerk höher zur Sochschule. Sier haben

ber Hilbegardisverein durch geistige und wirtschaftliche Unterftühung und die bis heute bestehenden katholischen Studentinnen. vereine burch schwesterliche Selbstförderung die Nazarethmission für die Musentöchter übernommen.

Gine ungemein reiche Arbeit wird in allen diesen Schulen von lehrtätigen und lerntätigen Frauen geleistet. Daß das Licht bes Glaubens auch über all diefen Bildungsmegen leuchten kann, ift schon in dem Nazarethevangelium ausgesprochen, worin mit dem "Wachstum an Weisheit" das "Wachstum an Gnade" (Luf. 2, 52) verbunden wird. Der Glaube ift nicht ein Todesteim ber Beistestätigkeit, er ift ihr Fruchtkeim, und mahre Bildung führt viel sicherer zum Glauben als Scheinbildung und Einbildung. Dsfar v. Redwit hat in seinem Drama "Thomas Morus" die Frauenwelt aufgerufen, in das Reich des Wiffens einzutreten, ohne aus bem Reich des Glaubens auszutreten:

> "Wo fich zum hohen Geist Recht tiefe Demut schwesterlich gesellt, Und Gottesliebe nur ihr Lernen leitet, Da war's boch schabe, wenn nicht auch bas Beib Un fund'ger Sand ins Reich bes Wiffens trate: Im Bolkerschicksal sich recht klein gu fühlen Und drin den Allgerechten anzustaunen . . . Und immer mehr sich von sich felbst zu trennen Und mutiger den himmel zu erstreben . . . Und immer mehr des heiligen Umtes warten, Bu bem ber liebe Gott bas Beib berufen, So recht als Engel für das rauhe Leben, Des Glaubens und ber Bucht bemut'ge Leuchte, . . . Berföhnung in der Leidenschaften Streit Und fromm ergebener Friede allezeit."

Der Segen des Glaubens über die Geistestätigkeit ist der Segen ber Rirche. Gine Bahnstunde von Strafburg liegt die Pilgerkapelle Mariental. Dort ist auf einem Bilde eine Begebenheit aus der Apostelgeschichte nachgemalt, das Berbrennen ber Zauberbücher und andern abergläubischen Rollen auf bem Marktplat von Ephesus (Apg. 19, 19). Auf dem Bilde ift auch

ein jugendlicher Musensohn zu sehen, der mit großer Wucht ein Buch ins Fener wirft, und auf dem Rücken bes Buches fteht: Grammatica. Das ift Künftlerhumor, nicht Apostelgeschichte. In Leipzig murben die Schulkinder einer Rlaffe aufgefordert, ihre Schundbücher freiwillig abzuliefern und dafür umsonst schöne Lese. bücher einzutauschen, — ein Schulmädchen lieferte am andern Tag seine englische Sprachlehre ab. Das ist kindliche Einfalt, nicht firchliche Überlieferung. Die Kirche hat die Grammatiken und andern Lehrmittel der Schulbildung nicht ins Feuer geworfen und nicht unter Schundliteratur gebucht. Die Kirche hat seit Jahrhunderten, Jah hunderte vor der modernen Frauenbildungs. bewegung, über die Beiftesarbeit der Frauenwelt fo gut wie über die Handarbeit ihren Razarethsegen gesprochen. Im 13. Jahrhundert gehörten den Handwerkerzünften, die als ein Mittelding zwischen Bruderschaft und Gewerkschaft zu denken sind, auch Frauen als ordentliche Mitglieder an, und im 14. Jahrhundert waren Ordensfrauen durch ausdrückliches Ordens. gebot verpflichtet, täglich in der Seiligen Schrift und in den Werken ber Kirchenväter, also in den erhabenen Werken der chriftlichen Literatur, Lefung zu halten. Heute laffen fich Beamtentochter als Lehrlinge der Schreinerwerkstatt oder Goldschmiede photographieren, und für die neuen, notgedrungen zu schaffenden Frauenberufe kommt das Handwerk wieder mehr zu Ehren. Wie hier brauchen wir auch in der Frage des Frauenstudiums die kulturgeschichtliche Linie nur weit genug rückwärts zu ziehen, und wir fteben auf altem tatholischen Boden.

3. Neben der Lern- und Lehrtätigkeit darf aber auch die moderne Schreibtätigkeit der Frau, der Apostolat der Stahlfeder, den Nazarethsegen des Glaubens beanspruchen. Andere Zeiten, andere Kämpse; andere Kämpse, andere Wassen. Vor hundert Jahren konnte Karl Julius Weber im Ernst verlangen, Bücherschreiben seitens der Frau müsse ein gesetzlicher Grund zur Chescheidung werden. Heute wissen wir, was sür wertvolle Ersatzkräfte tiefgläubige, literarisch tätige Frauen in den heißentbrannten Geisteskämpsen für

Die streitende Kirche bedeuten. Wenn die Pharifäer des 20. Jahr. hunderts eine folche Frau zum Seiland schleppen könnten: "Meifter, wir haben sie auf frischer Tat ertappt, sie hat ein Buch geschrieben", - wurde ber Beiland sie verdammen und sie steinigen laffen und mitsteinigen? Rein, er wurde fich buden und bas Unheil der schlechten Zeitungen und Bücher in den Sand schreiben, und sich dann aufrichten und sagen: "Weib, ich will dich nicht verurteilen, gebe bin und fei auch weiterhin aus beiner gangen Seele und aus allen beinen Kräften dabei, die Schlachten bes Herrn mit heiligen Waffen zu schlagen." Theresia von Avila, Ratharina von Siena, Hildegard von Bingen fteben auf unfern Altären und halten in der Hand die Bücher, Die fie geschrieben haben. Diese heiliggesprochenen Schriftstellerinnen rufen ihren schreibtätigen Schwestern von heute zu: Bei einem auserwählten Bolke habt ihr Wurzel gefaßt, und in der Gemeinde von Sion ist euer Heimatrecht. Da die fünfte Generalversammlung des Frauenbundes auf elfässischem Boden tagt, darf auch an die große elfässische Schriftstellerin des 12. Jahrhunderts, an Herrad von Landsberg, erinnert werden, die in ihrem "Wonnegarten" (Hortus deliciarum) so ziemlich das gesamte padagogische Wissen ihrer Zeit niedergeschrieben, badurch ber Bildungehöhe ber bamaligen Ordensfrauen ein herrliches Denkmal gesetzt und sich ebenso die Rulturgeschichte wie die Kirchengeschichte zum Danke verpflichtet hat. Herrad, die elfässische Abtissin, ist für sich allein Beweis genug, daß schriftstellerische Tätigkeit in ihrem Geiste auch fromme Frauenhände nicht entweiht.

#### 6. Die Tätigfeit der Golgathagruppe.

Eine dritte Gruppe, gebildet aus caritativ tätigen Frauen, betätigt fich in der Urmen- und Krankenpflege, in ben Blindenanftalten und Arüppelheimen und auf vielen andern Stätten des Leides und Todes, und da diese Frauen mit den Augen des Glaubens in jedem Kreugträger des Lebens einen Schatten bes

16

Kreuzträgers von Golgatha erkennen, nenne ich diese dritte Gruppe die Golgathagruppe.

Die Liebestätigkeit ist nicht bas einzige, nicht einmal bas hauptsächlichste Gebiet des Frauenbundes. Sie ift aber jener Zweig seiner Tätigkeit, der überall, wo der Bund sein Belt aufschlägt, gleich von Anfang an auf Vertrauen und Zustimmung rechnen darf, auch wenn die übrigen Puntte seines Arbeitsplanes vorerst mit Mißtrauen und Vorurteilen aufgenommen werden. Bielleicht ist es hier am Plate, über das Berhältnis der carita. tiven Frauenbundtätigfeit zur örtlichen Liebestätig. feit ein klärendes Wort zu fagen. Wo an einem Orte ein Elisabethenverein, ein Annaverein ober sonft ein Wohltätigkeits. verein bereits besteht, wird der Frauenbund dessen selbständiges Weiterbestehen und Weiterwirken in feiner Weise hemmen; er wird im Gegenteil seine eigenen Mitglieder zur regeren Mitarbeit in jenen Wohltätigkeitsvereinen anregen und vorschulen und, feiner allgemeinen sozialen Arbeit entsprechend, die einzelnen, leicht verwehten Blätter der stillen örtlichen Wohltätigkeit dem großen Buch der sozialen katholischen Bestrebungen einfügen. Golgatha für sich allein enthält nicht das ganze Evangelium und wird erft im Busammenhalt mit Bethlehem und Nazareth in seiner ganzen Liebe verstanden. Der Frauenbund wird weiterhin der örtlichen Liebes. tätigkeit neue Arbeitsgebiete erschließen helfen — ich benke 3. B. an die caritative Fürforge für weibliche Strafgefangene und Straf. entlassene — und soviel als möglich den Anschluß der persönlichen Wohltätigkeit an die öffentliche, besonders an die gemeindliche Armenpflege aufrechterhalten. Hier in Straßburg standen im Mittelalter 60 Beguinenhäuser, die von der christlichen Liebe zur Aufnahme armer Mädchen und Frauen erbaut waren. Insofern hat das elfässisch-lothringische Unterstützungswohnsitgesetz vom 1. April 1910, das der Mitarbeit der Frauen in der öffentlichen Armenpflege gesetliche Rechte zuerkannte, auf eine alte Strafburger Überlieferung zurückgegriffen. Endlich wird der Frauenbund die persönliche, oft planlos gebende Wohltätigkeit, wo es nötig ist, zusammenfassen und in mildtätigen Unternehmungen größeren Stils unterstüten: in der Einrichtung einer Armenkuche, in ber Ginführung der Brockensamm. lung, in der Beranftaltung eines Wohltätigkeitsbafars, in der Ginrichtung eines Caritassekretariates, in ber Ginführung Barmherziger Schwestern zur Hauskrankenpflege, in der Ausbildung von Kranken. pflegerinnen im Laienkleid, in der Einrichtung der ländlichen Krankenpflege. Lesen Sie Nummer für Nummer das Organ des Frauen. bundes, "Frauensand", wo die Zweigvereine ihre Berichte geben! Ein lautes Bekenntnis tätiger Liebe, bas Bekenntnis zum Evange. lium von Golgatha, tont Ihnen aus Diesen Blättern entgegen.

Von der Liebestätigkeit der katholischen Frauenwelt an den Rranken und Armen kann man aber nicht reden, ohne ber Barm. herzigen Schwestern und der andern Rongregationen zu gedenken. Schon in der Bethlehemgruppe, unter den Rinder. freunden, ist ber Ordensschleier häufig vertreten; noch häufiger sieht man ihn aus dem Gruppenbild der Golgathagruppe hervorleuchten. Bei dieser Gelegenheit soll es noch einmal öffentlich und freudig begrüßt sein, daß die ehrwürdigen Ordensschwestern in so großer Bahl an dieser Generalversammlung des Frauen. bundes sich beteiligen, und daß der hochwürdigste Berr Bischof von Strafburg einzelnen Kongregationen zu diesem Zweck, wie vor Jahren schon einmal zur Tagung bes Mädchenschutvereins, sogar Befreiung von der Klausur erteilte. Die guten Schwestern haben es nicht gerne, wenn ihre Opfer am Krankenlager, die sie selber nicht zählen, von der Statistit nach Bahlen und Biffern in den Büchern der Erde gebucht werden. Und doch rauscht über diese Blätter der Statistif, die von den Kalvariendiensten am Rrankenlager erzählen, das hohe Lied todesmutiger Opferliebe, zu dem das Gleichnis vom barmherzigen Samariter und das Evan. gelium von Golgatha ben Auftakt gaben. Was fie dem ärmften "feiner" Brüber tun, das wiffen fie im Glauben ihm felber getan; was sie dem Rebzweig tun, wissen sie dem Rebstock getan. Sie weihen ihre Werke dem König. Sie schreiben, ohne es zu wollen, durch ihre Tätigkeit an einer Bücherei katholischer Verteidigungsschriften.

In einer Privatsammlung des öfterreichischen Raiserhauses befindet sich ein prächtiger Wandteppich aus dem 16. Jahrhundert: in der Mitte Die Fürstin Caritas als Frauenfigur in Menschengröße. In ihrer Sand ein flammenloderndes Berg, zu ihren Füßen ein Pelifan, bas Bild ber fich opfernden Liebe. Un ihrer Seite ein Rönig mit einer Sarfe - Salomon foll es fein als Sänger bes Hohen Liedes der Liebe. Das Ganze umrahmt von einem Rrang von Rleinbildern, die mit biblischen Begebenheiten die Werke ber Barmherzigkeit darftellen. Um Ruß des Bildes zwei Rund. bilder, wieder als Frauenfiguren: die Eintracht, die eine Weltfugel in der Sand hält und fie vergoldet, und gegenüber die Zwietracht mit Schlangenhaaren, die auch eine Weltkugel in ber Sand hält und fie mit ihren Fingernägeln gerfratt. Die Frauenhände, die diesen (im Wiener Katalog gräßlich migdeuteten) Wand. teppich in jahrelanger mühsamer Arbeit webten, haben ber Tätig. feit der Golgathafrauen das schönste Bild gemalt.

#### 7. Die Tätigfeit der Bethaniengruppe.

Das vierte Gruppenbild moderner Frauentätigkeit zeigt uns jene Damen, die in der rein sozialen Betätigung die Erfüllung eines Zeitgebotes und Gottesgebotes erblicken. Ich nenne diese letzte Gruppe die Beihaniengruppe: Bethanien ist jenes liebliche Städtchen des Evangeliums, wo die beiden Schwestern, Maria, die ruhig-beschauliche, und Martha, die lebhast-arbeitsame, dem Meister ihre Dienste anboten, jede nach ihrer Anlage und nach dem Bedarf der Stunde. Heute ruft die Stunde nach sozialen Helsern, und wir dürsen auf diesen Ruf der Zeit das Bethanienwort anwenden: Maria, "der Meister ist da und ruft dich" (Joh. 11, 28). Die Freunde der Bethaniengruppe sind Arbeiter der elsten Stunde; und doch dürsen auch sie auf den Denar des gleichen Gotteslohnes rechnen wie die Arbeiter der ersten Stunde in der Golgathagruppe.

Von den vielgestaltigen Arbeitsformen der sozialen Tätigkeit sollen außer den früher mit genannten nur die nächstliegenden und

bringlichsten erwähnt werben. Gine Bethanienmission erfüllt bas Stellenvermittlungsburo und weibliche Arbeitsamt, die womöglich in friedlicher Zusammenarbeit mit gleichartigen gemeind. lichen Einrichtungen ben unseligen Winkelverdingstellen bas Sand. werk legen follen. Gine Bethanienmission erfüllen die ehrenamt. lichen, beffer noch die besoldeten Rechtsauskunfteien und Berufsberatungsftellen, die auch auf Gewissensfragen, namentlich in Chescheidungefragen, Antwort geben und darum die konfessionelle Farbe nicht verleugnen können. Gine Bethanien. mission erfüllt die Rellnerinnenfürforge, eine der schwerften Sozialaufgaben in den Großstädten, und ebenso die Wohnungs. fürsorge, die mehr und mehr erkennt, daß durchgreifende Ab. hilfe in dem Wohnungs. und Schlafftellenelend nur durch Errichtung von eigenen Beimen für alleinstehende erwerbstätige Mädchen geschaffen werden kann. Gine Bethanienmission erfüllt ber Mädchenschutverein, der im Berein mit der Auswanderer. fürsorge zur Befämpfung der Mädchenjagd und des Mädchen. handels fich sogar international organisiert hat, und hand in Sand mit dem Mädchenschutverein die Bahnhofmiffion. Man follte fie grußen, die unermüdlichen Apostel des Bahnhofs mit der weiß gelben Schleife, die immer wieder punktlich zu den unpünktlichen Zügen eilen und immer wieder auf dem Beimweg fagen können: Meister, jett haben wir den ganzen Tag gearbeitet und nichts gefangen. Gine Bethanienmission erfüllt endlich auch Die Polizeiassistentin, einer der neuesten Frauenberufe, die den Verführten und Verkommenen wieder zur Menschenwurde und Frauenwurde emporhelfen kann, wenn sie für die Einzelmission an ihren bedauernswerten Schützlingen viel Mitarbeiterinnen findet.

Im Geiste des guten Hirten wird die Tätigkeit der Bethaniengruppe eine Glaubenstat. Mit natürlichen, volkswirtschaftlichen Augen betrachtend, möchte man diese Verkommenen lieber vollends zugrunde gehen lassen. Die Augen des Glaubens aber erkennen das Sbenbild Gottes auch unter tief

bunklen Schatten, und das biblifche Unnalied, ein Frauenhochgefang des Glaubens, gibt auch die abgrundtief Gefallenen nicht verloren: "Der Herr erhebt aus dem Staube den Armen und holt aus dem Sumpfe den Niedergedrückten" (1 Sam. 2, 8). Wer eine wankende Mädchenkrone wieder fest aufs haupt drückt, wer ein gestrandetes Menschenkind aus dem Schiffbruch rettet, hat eine Bethanientat, eine Glaubenstat getan. Berufsberatung und Stellenvermittlung ftehen gewiß in erfter Linie unter ben Leitgedanken ber vierten Bitte des Vaterunser: Gib uns unser tägliches Brot; fie follten aber auch unter bem Ginflug ber sechsten Bitte fteben: Führe uns nicht in Versuchung! Denn der Glaube fagt, der Mensch lebe nicht vom Brote allein, und es sei ein schlechtes Geschäft, die ganze Welt zu gewinnen und babei feine Seele zu verlieren. Die vielen Bange ber Bahnhofmissionarin find ein ftilles Magnifikat sozialen Empfindens, ein hohes Lied felbstloser und ausdauernder Geduld, die einen fast unerschöpflichen Reich. tum von Mut und Demut erfordert. Die Bahnhofmission ift aber auch ein Glaubensbekenntnis in der Sprache der papstlichen Farben auf der weiß.gelben Schleife. Berlorene Drachmen suchen im Amte der Polizeiassistentin ift Frauenarbeit im Geiste bes Evangeliums, also Glaubensgebot.

Über all diesen Wegen weiblicher Sozialarbeit leuchtet mit Sonnenkraft die große Glaubenstatsache vom Wert der Menschenseele, und zwar jeder einzelnen Menschenseele. Erst aus dem Glauben wissen wir, daß eine einzige Seele jahrelangen Betens und Schreibens und Zuredens wert ist, daß, wer in seinem Leben außer der eigenen nur eine einzige andere Seele im Geiste des guten Hirten gerettet hätte, ein reiches Leben gelebt hat. In meiner Erinnerung haftet tief die Stunde, in der ich auf dem Katholikentag in Mainz vor Tausend und Tausend reden durste; tiefer aber haften in mir die Stunden, in denen ich ein paar Monate später in stillen Nächten bei meiner todkranken Mutter wachte und ihr vorbetete und sie auf den letzten Gang vorbereitete. Die einzelne ringende Seele ist Bistum genug für einen Bischof.

Wir brauchen nicht an die Gründung eines eigenen "apostolischen" Frauenbundes zu benten; im Lichte des Glaubens erhält die soziale Tätigkeit des Ratholischen Frauenbundes von selber einen apostolischen Rebenton. So hat sich beispielsweise die Frauenwelt in wahrhaft apostolischer Beise in der Seimat an ben Werken zur Ausbreitung bes Glaubens beteiligt, und viele Tausende haben die Heimat verlassen, um als Missionsschwestern die Sendboten bes Glaubens zu unterstüten und den Bölfern, die im Todesschatten leben, das Licht des Glaubens leuchten zu lassen. Der Missionseifer braucht aber nicht in die Ferne bis zu ben Beiden zu schweifen, die Gelegenheit zum Guten liegt so nahe, liegt auf dem Tisch unseres eigenen Hauses. Nur eine Frau mit zwei Seelen kann sich an der Ausbreitung des Glaubens in den Beidenländern durch ihre Missionsgabe beteiligen und dabei im eigenen Sause eine Zeitung ober ein Buch bulben, die den Glauben ber Ihrigen auf die Dauer erschüttern muffen.

Busammenfassend bringe ich ben breifachen Gottessegen bes Glaubens über die moderne Frauentätigkeit auf folgende Formel. Erstens im Lichte des Glaubens mehr Berständnis für die Reitaufgaben ber gebildeten fatholischen Frau. Gine Wolke von Vorurteilen verdunkelt vielfach noch immer gerade in gläubigen Rreisen den freien Ausblick nach den Rielen und Wegen der katholischen Frauenbewegung. Ich bin guten Ratholiken begegnet, die in den Gedanken verkeilt waren, der Katholische Frauenbund habe als einziges Ziel die Eroberung des politischen Stimmrechtes. Die Generalversammlung in Strafburg war eine Wanderfahrt ins Land ber hl. Obilia, und Odilia ist jene Patronin, die den Blinden die Augen öffnet. Bielleicht fallen ba und dort die Schuppen von blinden Augen und geht ein Licht auf, wenn die vielen Berührungspunkte und feelenverwandtichaft. lichen Beziehungen zwischen der katholischen Frauenbewegung und bem katholischen Glauben aufgedeckt werden. Auch das Programm des Ratholischen Frauenbundes lebt letten Endes aus dem Glauben. Darum laffen seine Werte sich niemals entwerten, seine Lichtquellen fich niemals verschütten. Auf all den genannten Arbeitsgebieten von Bethlehem bis Nazareth, von Nazareth bis Golgatha, von Golgatha bis Bethanien tonnen die einzelnen natürlich nicht gleich. zeitig tätig fein; aber auf einem dieser Tätigkeitsgebiete follten Sie alle mitarbeiten. Katholische Frauenwelt! Der Meister ist ba und ruft dich, ruft dich nach Bethlehem auf das Feld der Erziehungstätigkeit und Rinderfürsorge, ruft dich nach Razareth auf die Felder ber Sandarbeitstätigkeit und Geistestätigkeit und bes Arbeiterinnenschutzes, ruft bich nach Golgatha auf bas Feld ber Wohltätigkeit, ruft dich nach Bethanien auf die Felder der fozialen Fürsorge- und Vorsorgetätigkeit. Erstens also im Lichte bes Glaubens mehr Verftandnis für den Rotruf der Zeit und den darin durchklingenden Beilandruf, mehr Berftändnis für das, was wir sollen.

Zweitens in der Rraft des Glaubens mehr Rraft jum Wollen. Die stärtsten sittlichen Untriebe find Glaubens. gründe, und wer einem Streben eine neue ftarke Triebkraft gibt, hat ihm eine neue Seele eingehaucht. Seinem Bolke gegenüber sich verantwortlich fühlen, sein soziales Wirken als Dienft am Baterland auffassen, kann ohne Zweisel viel neue Kräfte aus. lösen. Noch höhere Kräfte aber löst der Gedanke aus: Ich bin meinem Gott gegenüber verantwortlich, und mein soziales Wirken ist Gottes dienst. Auf einem erhabenen Thron, den die Seraph. engel, die Feuergeister, flugbereit mit ausgebreiteten Schwingen umschweben, empfängt der Beiland der Welt die Bolfer der Erde. In feinem Bergen mar einmal das gange Leid des Weltalls auf. gespeichert, und jest noch wohnt darin das höchste Mitleid mit ben Mühseligen und Beladenen der Erde. In langer Reihe gieht die gläubige Frauenwelt an seinem Thron vorüber, voran die Mütter mit ihren Kindern und alle andern, die für ihre Erziehungstätigkeit seinen Bethlehemsegen fich holen wollen. Dann die Arbeiterinnen und ihre Schutfrauen, die brotsuchenden Sand.

arbeiterinnen und die lichtsuchenden Geistesarbeiterinnen, die mit leuchtendem Blick auf ben Magarethsegen hoffen. Dann die von ber Rrankenpflege und vom Ministerium ber dienenden Liebe von Golgatha, und dann die foziale Truppe von Bethanien, die auch am Reiche des Beilandes mitbauen will. Und fie fuffen ben Saum seines Gewandes, und während das Licht seines Angesichtes über sie herableuchtet, fühlen sie, daß eine Rraft von ihm aus. gegangen ift - eine neue weltüberwindende und welterobernde Rraftquelle sozialer Frauentätigkeit. Zweitens also in der Rraft bes Glaubens mehr Kraft zum Wollen.

Der dritte Beilandsegen über die moderne Frauentätigkeit lautet: Mehr Mut, auch einmal unmodern zu fein! Glaube ist etwas Dauerndes, etwas von der Ewigkeit Umstrahltes, ein Felsendom auf ewigem Grunde; Mode ift etwas Wechselndes, etwas Zeitweiliges, ein Wanderzelt zu vorübergehendem Aufenthalt. Wer seine Lebenstätigkeit auf bem Glauben aufbaut, hat sein Baus auf Felsengrund gestellt; wer sich sein Lebenswert von der Mode bestimmen läßt, hat auf Flugsand gebaut. Mit seinen ewigen und darum fonservativen Gedanken wird ber Glaube die katho. lische Frauenwelt davor bewahren, allen maglosen Bestrebungen der andersgerichteten Frauenverbande und allen Tagesmoden, die auch im sozialen Leben ihr Unwesen treiben, über Stock und Stein nachzulaufen. Man fann für alle großen Zeitfragen bes öffent. lichen Lebens ein offenes Auge haben, ohne die neuesten Einfälle immer für die besten zu halten. Alles prüfen und nur das Beste behalten! Man muß den Mut haben, auch einmal unmodern zu fein. Die gesundeste Entwicklung wird auch in der Frauenfrage die ruhig vorwärtsftrebende, von Stufe zu Stufe aufwärteführende Entwicklung sein. Das Reich des Glaubens fteht im Zeichen des stetig, aber organisch langsom wachsenden Senfbaumes. Die Stürmischen werden dem Ratholischen Frauenbund dann und wann das Kinderlied aus dem Evangelium (Matth. 11, 16-17. Lut. 7, 32) vorfingen: "Wir haben euch die Flote vorgespielt, und ihr habt nicht getanzt; wir haben Rlagelieder gesungen, und

ihr habt nicht geweint." Die Staatsmänner von morgen werden aber mehr noch als die von heute dem Katholischen Frauenbund und den katholischen Verbänden überhaupt dafür dankbar sein, daß sie nicht alle Lustspiele mitgetanzt und alle Tranerspiele mitgejammert, daß sie vielmehr in der Schule ihres Glaubens für die soziale Bewegung und staatliche Ordnung die Bedeutung einer unentbehrlichen Größe erlangt haben.

Lassen Sie mich schließen, wie ich begonnen habe, mit einem Hinweis auf ein Kunftwert bes Strafburger Münfters. Dort über dem Südportal stehen zwei Frauenfiguren, erstklaffige Werke im Museum ber driftlichen Bilbhauerkunft. Die eine Frauengestalt in gebrochener Haltung. Auf ihren Augen liegt eine Binde. Aus der linken Hand gleiten soeben die Gesetzestafeln vom Sinai. Auf ihrem Haupte fehlt die Krone. Auf ihrem dunklen Wege fehlt ber Wanderstab, denn ber Stab in ihrer Rechten ist breimal gebrochen. In diefer Frauengestalt voll erschütternder Tragik spiegelt sich die moderne Frauentätigkeit im Schatten des Unglaubens: ihre Augen sind verbunden und blind für das Licht der Offenbarung. Die neue Sittenlehre nimmt ihr mehr und mehr das Gesetz des Herrn aus der Hand. Es fehlt ihr die Krone der fozialen Arbeit, weil ihr der Glaube fehlt. Aber auch in der andern Frauengestalt redet der Stein. Die andere Geftalt ist majestätisch hochgerichtet. Die Krone auf bem Haupte und der Königsmantel über den Schultern fagen uns, fie sei eine Königin. Die rechte Hand ist fest um ben ungebrochenen Kreuzesschaft gelegt, ber ihr offenbar als Wanderstab im Leben bient, und in der linken Sand halt fie den Relch, bas Zeichen bes Glaubens. Diese zweite Frauengestalt mit dem freien, licht. suchenden Blick, mit der Krone einer Gottesbraut, mit Kreuz und Relch ist ein redendes Bild der modernen Frauentätigkeit im Lichte bes Glaubens.

the state of the s

# III. Soziale Liebestätigkeit — ein Zeitprogramm der Franenwelt.

Schlußrebe auf dem ersten österreichischen Frauentag in Wien am 2. April 1910.

as schönste Evangelium der Frauenbewegung sind die drei Hauptfeste des katholischen Kirchenjahres. Um Weih. nachtsfest eine Frau an der Wiege ihres Rindes, die Königin ber Frauenwelt im ganzen Glorienschein der Mutterwürde, -Weihnachten ift die Weihe bes erften und allgemeinsten Frauen. berufes innerhalb der Familie, und mit tiefem Sinn hat ein geistvoller Vortrag über den mütterlichen Beruf der Frau die Beratungen des ersten öfterreichischen Frauentages eröffnet. Um Pfingstfest eine Frau im Kreise ber Apostel, gefirmt mit ber Feuerzunge bes göttlichen Geiftes, - Pfingften ift ber Wedruf an die Frauenwelt zum Mitapostolat, zur Mitarbeit im Erwerbs. leben und im Beistesleben, und auch diese mehr moderne Aufgabe der Fran war bei den Besprechungen dieser Woche in glänzenden Berichten vertreten. Um Ofterfest und seinem Vorabend weinende Frauen am Kreuzwege und am Grabe, an den Stätten des Leidens und des Todes, die edle Veronika, die in echt weib. lichem Zartgefühl dem Kreuzträger ihren Schleier reicht, — Oftern ift das Evangelium der sozialen Liebestätigkeit der Frauenwelt, in Bilderschrift auf bem Schleier der Veronika in diese Worte gefaßt: "Wo immer du einem Kreuzschlepper begegnest, sollst du ein Abbild des Heilandes in ihm sehen und Veronikadienste an ihm tun!" Dieses Ofterprogramm der fatholischen Frauenwelt, dieses Beronika. evangelium foll bas Schlußthema unserer Ofterwoche fein.

Die tatsächlichen Formen, in denen die soziale Liebestätigkeit sich verkörpert, wie die Technik der Krankenpflege, wechseln mit den wechselnden Formen des sozialen Lebens; der Geist aber, der diese Formen beseelt, der Liebesgedanke, ist wie alle Gottes gedanken über jeden Tageswechsel erhaben. Die neue Zeit hat mit der ihr eigentümlichen Gestaltungskraft den Liebesgedanken in buntesten Formen ausgestaltet, hat namentlich einen sehr vielfachen Apparat von Bereinsgebilden in Betrieb gesett; ber Johannesgedanke aber, die unsichtbare Triebkraft dieser sozial. caritativen Arbeit, ift feine Erfindung der neuen Zeit, ift Erbgut aus der Bergangenheit. Caritas ift fein Findelkind von hente, Caritas ift eine Königin von uraltem Adel, auch damals schon Königin, als es eine Frauenbewegung im heutigen Sinne noch nicht gab, und auch bort als Rönigin anerkannt, wo man andern Programmnummern der Frauenbewegung ab. lehnend gegenübersteht. In den Arbeitssitzungen der vergangenen Woche sind naturgemäß — nicht ausschließlich, aber vorherr. schend - die neuzeitlichen Ausgestaltungen und weiteren Aus. gestaltungsmöglichkeiten ber sozialen Liebestätigkeit behandelt worden von Rednern, die mitten in der Arbeit ftehen und aus ber Fülle persönlicher Erfahrungen schöpften. Dem Redner der letten Stunde, dem Theologen, fei es gestattet, ben inneren Beift und die unfterblichen Werte ber fozialen Liebestätig. feit zum Worte zu melben, und zwar ihre wirtschaftlichen Werte, ihre religiösen und ihre völfischen Werte.

## 1. Die soziale Liebestätigkeit ist ein wirtschaftliches Programm der modernen Frauenwelt.

Die wirtschaftliche Entwicklung der Neuzeit, der riesenhafte Ausschwung der Industrie, hat zusammen mit audern Tatsachen zu großen Wertverschiedungen und damit zu abgrundtiesen Gegensätzen zwischen reich und arm, zwischen Kapitalismus und Proletariertum geführt und besonders in einer Großstadt, dem öffentlichen Stelldichein dieser Gegensätze, mit dem Hunger alle andern apokalyptischen Reiter der Not auf die Menschheit losgelassen. Wer von all den Männern und Frauen, die in den letzten Tagen in den Straßen von Wien den Frühlingsschnee wegschafften, die Lebensgeschichte vom Mutterleibe an schreiben könnte, der hätte eine Tragödie des Jammers geschrieben, daß es die Pflastersteine unter dem Schnee erbarmt hätte. Wie ein Schatten ist der Kultur

ber Neuzeit die Not gefolgt. Jede Not aber ichreit nach einem Rothelfer, jede Zeitlage ift für die Rinder dieser Zeit eine Zeitaufgabe. Wer also als Kind der Renzeit in diese Zeit ber Not, in diese Zeit der Gegenfate und Spannungen hinein. geboren wurde, ist eben damit vor die Aufgabe gestellt, an der Linderung dieser Mot, an der Überbrückung dieser Begenfäte, an der Lösung dieser Spannungen seinen Teil mitzuarbeiten. Wir leben nicht als Einsiedler auf einer Robinsoninsel, wir find mehr als je als soziale Wesen in ein großes Maschennet sozialer Pflichten hineingeboren, die uns aus dem Gesichtsfeld des wohlgebornen und wohlgebetteten Ich in die Werkstätten der Rächstenliebe rufen. Mobern sein heißt also sozial sein. Bas Bedürfnis ber Zeit ift, das ift Wille Gottes. Bor 800 Jahren hat Peter von Umiens hier in Wien den Kreuzzug gegen den Halbmond gepredigt; heute gilt es einen Kreuzzug mit der gleichen Losung: "Gott will es", daß wir durch persönliche soziale Liebestätigkeit die sozialpolitische und staatlichegemeindliche Armenpflege vorbereiten und erganzen. Die soziale Liebestätigkeit ift ein Zeitapostolat.

Die soziale Liebestätigfeit ift im besondern ein Frauen. apostolat. Durch die wirtschaftliche Not der Reuzeit murden mittelbar und unmittelbar auch die Familie und die Frauenwelt in Mitleidenschaft gezogen, und deshalb muß auch die Frauenwelt für den Lazarettdienst bes barmherzigen Samariters aufgerufen werden. Die Renner der weiblichen Seele find darin einig, daß die Frau von Natur aus eine reichere caritative Beranlagung und Ausstattung ins Leben mitbekommen hat als der Mann, daß die Frau mit schärferen Augen die Schrift. züge der Not auf den Gesichtern der Armen, der verschämten wie der unverschämten, entziffert und mit größerer Rraft einer Welt leiblichen Elendes und einer Bölle sittlicher Berworfenheit einen Simmel helfender Liebe gegenüberbaut. Mun aber ift jede Gabe Bottes zugleich eine Aufgabe, jedes Talent eine Berpflich. tung, das erhaltene Talent der Allgemeinheit zum Rugen in Umlauf zu setzen. So bleibt also die Frau, jede einzelne nach ihren Talenten, Gott und der Welt für ihre natürliche caritative Veranlagung die Rechenschaft schuldig. "Weh jenem, der zu sterben geht und keinem Liebe geschenkt hat, dem Kruge, der in Scherben geht und keinen Durst'gen getränkt hat!"

Die Industrie von heute liefert den Frauen der höheren Stände eine Reihe von Dingen fix und fertig ins haus, die früher mit einem großen Zeitaufwand von ben Frauen im Bause verfertigt wurden. Ebenso hat die Technik unsere Roch. und Beleuchtungs. gegenstände und andere hanswirtschaftliche Behelfe bedeutend vereinfacht. Run aber hat die nämliche Induftrie und Technik, die die Frauen der oberen Stände von manchen Arbeiten entlastet hat, die erwerbstätigen Frauen der unteren Schichten mit einem Übermaß von Arbeit belaftet, und manche Ware aus der Fabrik fonnte ein ergreifendes Lied fingen von hungerlohn und Frauen. not und Verkümmerung keimenden Lebens. Da scheint es für jene glücklichen Frauen, die in Rutnießung der heutigen Industrie über viel mehr Zeit verfügen als früher, eine Pflicht ber ausgleichenden Gerechtigkeit zu fein, wenigstens einen Teil der freigewordenen Zeit zur Linderung der sozialen Not der überlafteten arbeitenden Schwestern zu verwenden, — die foziale Liebestätig. feit ift im besondern ein Frauenapostolat.

Besonders der weiblichen Jugend der oberen Stände sei der Aufruf zum sozialen Apostolat ins Stammbuch geschrieben. In einem modernen Frauenroman "Alt-Heidelberg" stellt sich die Heldin die Frage, was denn die hundert und hundert Frauen und Mädchen in ihres Vaters Fabrik von früh dis abends zu schaffen hätten, und sie muß sich zur Antwort geben: Sie haben an deinem Brautkleid zu weben. Da erwachte in dem jungen Leben zum erstenmal das soziale Gewissen. Wir erleben es heute in der Frauenorganisation, daß jene Damen, denen es gegeben ist, den sozialen Gedanken zu fassen, verschüttete Kraftquellen ihres Seelenlebens wiedersinden, von denen die nur sich selbst Suchende keine Uhnung hat. Gerade in den Jahren lachenden Lebens kann zuweilen ein einziger Veronikagang zu den Müh-

feligen und Beladenen den jungen Röpfen die Traumwelt der Märchenpringen gertrümmern und das Menschenleben in seinem rauben Ernste offenbaren und sie erkennen lassen, daß nicht in der Benuslosung, sich auszuleben, sondern in der Beronikalosung, sich einzuleben in die Rot leidender Mitschwestern, bas Rennzeichen feelischer Größe liegt. Jeder Tag ftellt vor fleine foziale Aufgaben: ein wenig mehr Selbstbeherrschung gegenüber ber Näherin, ein wenig mehr Bünktlichkeit in ber Rechnung gegen. über dem ringenden Sandwerk, und andere alltägliche soziale Rleinarbeit. Wir dürfen nicht auch noch auf diesem Gebiete über lauter höherer Mathematik bas Ginmaleins vergeffen.

Der Massennot steht freilich die einzelne Rothelferin hilflos gegenüber. Deshalb muffen die Ginzelfrafte zu einer fozial-cari. tativen Grogmacht mit festen Arbeitszielen gefammelt und geschult, der Frauenapostolat muß organisiert werden. Es braucht nicht viel Berg und Birn, um hinter ben Turen über Bereinsmeierei und emanzipierte Frauentage zu spotten. Wenn schon in der Urkirche der Diakonat der Witwen in der Armenund Krankenpflege nach festen Regeln geordnet war, wenn schon bie Großmeifter ber mittelalterlichen Liebestätigkeit, der hl. Bingeng, ber hl. Philippus Reri, der hl. Johannes von Gott, der Patriarch ber Spitalpflege, ihre Hilfskräfte zu einem einheitlichen Ganzen zusammenfaßten, bann ift eine folche Bereinigung noch viel notwendiger gegenüber der Massennot in dem heutigen Umfana.

Der Zusammenschluß ist das größte Machtmittel im sozialen Leben der Gegenwart, ist sozusagen das achte Saframent im 19. und 20. Jahrhundert. Es ist nicht genug, planlos ba und bort ein Almosen zu geben. Die driftliche Mildtätigkeit von heute hat einen Zug ins Große. Es gilt Krippendienst in den Säuglings. anstalten an den fleinen Geschwisterchen des Rindes von Beth. lehem; es gilt Schutzengelbienst in den Fürsorgevereinen für die weibliche Jugend, in Patronagen und Mädchenschutz und Bahnhof. mission; es gilt Bingengarbeit an den Armen und Beronifabienft an den Kranken und Genesenden, auch in der Ginrichtung der ländlichen Rrankenpflege und bem planmäßigen Rampf gegen Tuberkulose und Trunksucht und die andern Seuchenherde des Volkslebens. Es gilt die wirtschaftliche und sittliche Hebung ganger Berufstlaffen, wie der Beimarbeiterinnen und Rellnerinnen; es gilt, durch Dentschriften an die gesetzgebenden Stände die Urt an die Wurzeln des Giftbaumes zu legen, ftatt immer nur von seinen Aften abzuhacken. Es gilt die Errichtung von Beimen, Barmeftuben, von Bolfefüchen und Lefehallen, von Stellenvermitt. lung und Rechtsauskunfteien, und andere Riesenaufgaben, die nur von einer Organisation, in einigen Punkten, wie in ber Befämpfung bes Menschenhandels mit weißen Cklavinnen, fogar nur von einer internationalen Organisation gelöft werden konnen. Der Zusammenschluß ift das einzige Mittel, um einem Liebeswerk über das Grab der einzelnen Liebesjüngerin hinaus die Bukunft zu sichern. So grußen wir die Organisation der öfterreichischen fatholischen Frauen: hier find die einzelnen Berse zu einem Magnififat und die einzelnen Rapellen zu einem Dome zusammengeschlossen.

# 2. Die soziale Liebestätigkeit ist ein religiöses Programm der katholischen Frauenwelt.

Die Religion ist und bleibt die unversiegliche Kraftquelle der großherzigen und ausdauernden Menschenliebe. Die Zuleitung des Kraststroms aus den Glaubenswahrheiten der Religion in die Werkstätten der sozialen Arbeit liegt nicht immer so offen wie die Leitung in der Fabrik. Der ganze sozial-caritative Arbeitsapparat von heute ist aber tatsächlich, ausgesprochen oder unausgesprochen, bewußt oder unbewußt, nur durch Einschaltung religiöser Kräfte in Betrieb gesetzt worden.

1. Jedes Dogma unseres Glaubens ist zugleich eine soziale Großmacht, ein Kraststrom der Liebestätigkeit, vor allem das Dogma der Dogmen, der Gottesglaube. Einer der größten Denker und Dichter der Weltgeschichte, der Dichter des Buches Job, hat

vor Jahrtausenden die soziale Bedeutung des Gottesglaubens erfaßt und die Menschenrechte der Sklaven daraus abgeleitet: ber gleiche Gott habe ben Herrn wie den Sklaven erschaffen (Job 31, 13). Und ift er nur fäufliche Marktware, billige Sperlings. ware wie der Sklave in der alten Welt, - er ist ein Geschöpf und ein Gbenbild Gottes. Diefer Zusammenhang zwischen Gottes. glaube und Menschenliebe ift solidarisch und so organisch, daß mit der Verzerrung des Gottesgedankens in heidnischen Religionen auch die Menschenliebe, die Humanität, zertrümmert wurde. Die Leugner der göttlichen Majestätsrechte waren immer auch die Totengräber der Menschenrechte und der Menschenliebe. Manche unmenschlichen Mißstände im heutigen Industrieleben hatten niemals so himmelschreiende Formen annehmen können, wenn nicht mit dem Gottesglauben das Bewußtsein der Berantwortung vor einem höheren Herrn geschwunden wäre.

Im 31. Rapitel ber biblischen Sinnsprüche, in dem fog. gol. denen Abc der Frauenwelt, wird die Tagesordnung einer hochgefinnten Frau nach Gottes Herzen in einem hohen Liede, dem schönsten Frauenliede der Weltliteratur, besungen. Bu einer Zeit, da die Handarbeit noch mit dem Sklavenmal gestempelt war, greift die Frau als Freundin raftloser Arbeit nach dem Spinnrocken, und bis spät in die Racht hinein sieht man ihre Lampe brennen. Sie hat für ihren Teil die Dienstbotenfrage gelöft; ihre Dienstboten, fagt ber Sinnspruchdichter, brauchen ben Winter nicht zu fürchten, benn die Herrin hat fie warm gekleidet. Aber auch diesseits der Hausture "öffnet sie ihre Sand dem Armen, und Belehrung tommt von ihrer Zunge". Wie eine Feuerzunge vor Pfingsten leuchtet dieses Evangelium sozialer Liebestätigkeit in den heiligen Rollen, und der Schlugvers des Liedes: "Biele Frauen haben Reichtumer gesammelt, bu haft fie alle übertroffen, Liebreiz ist trügerisch und Schönheit ist vergänglich, die gottes. fürchtige Frau soll in Ehren stehen." Die Tugendrose wird ihr nur beshalb gespendet, weil ihre soziale Mildtätigkeit wie ihre andern Frauenideale mit sieben Ankern in der Gottesfurcht

verankert liegen. Soziale Liebestätigkeit ist ein religiöses Programm der Frauenwelt.

Auch im Annalied der Bibel, im Vorspiel des marianischen Magnifikat, ist die soziale Bedeutung des Gottesglaubens ausgesprochen. Der Gott, der "aus dem Staube den Armen erhebt", der nach andern biblischen Liedern der Vater der Vaterlosen und die Heimat der Heimatlosen ist, der "in der Höhe wohnt und in Gnaden auf das Kleine herabschaut" (Ps. 112, 5 f.), verpflichtet damit alle Gottesgläubigen, der Verlassenen in den Niederungen des Lebens sich anzunehmen. Auch unter diesem Gesichtspunkt ist der Gottesglaube ein Kraftstrom sozialer Liebestätigkeit.

2. Jebes Dogma ift eine foziale Grogmacht, auch ber Chriftusglaube. Das Beilandleben ift ein himmelweites Meer von Seiland. liebe. Er las aus den hungernden Gesichtern die Bitte: Gib uns Brot! Las aus den Herzen die Bitte: Bergib uns unsere Schuld! Borte von den Rranken auf den Tragbahren die Bitte: Erlöse uns von dem Übel! Und er sprach bas Beilandwort: "Mich erbarmt des Volkes" (Matth. 15, 32), und gab damit ben Auftakt zum hohen Lied der Liebe, das feitdem zum Simmel steigt. Der Menschenfreund von Nazareth hat nicht aus der Ferne seine Wohltaten gespendet, er hat den Kranken persönlich die Hand aufgelegt und damit die perfonlichen Dienftleiftungen ber Liebe geweiht. Die Geldkasse ist der unentbehrliche Munitionswagen der fliegenden Truppen des guten Hirten, aber noch unentbehrlicher ift ber Beilandgeift in ber perfonlichen Bemühung um bie Hilflosen und Trostlosen und Glaubenslosen in dem weiten Spital, bas man fonft Erbe nennt. Staat und Gemeinde haben große Summen für die Zwecke der sozialen Fürsorge in ihre Jahres. rechnung eingesett, der Geift der Beilandliebe beim Auswechseln dieser Liebesgaben ift ein Angebinde ber Beilandreligion. Den glimmenden Docht nicht löschen, auf eine arme Frau nicht Steine werfen und felbst dort, wo die Not aus einem Berbrechen keimte, aus perfönlicher ober aus ererbter Schuld, felbst für arme Schächer am Rreug, für Findelkinder der elften Stunde, in einem Beiland.

herzen noch ein Plätichen haben — folche Liebestätigkeit ist Geift von seinem Geiste und Bulsschlag von seinem Herzen. Mancher Arme hat den Glauben an Gott verloren, weil er den Glauben an die Menschen, an die Menschlichkeit der Menschen verloren hatte, und mancher hat den Glauben an Gott wiedergefunden, als er einem guten Menschen begegnete, vielleicht in seiner letten Woche im Krankenhause, der ihm die Verbitterung, die größere Sälfte feiner Armut, aus bem Bergen redete. Der Chriftusglaube ift ein Rraftstrom fozialer Liebestätigkeit. Beronikaaugen finden in dem geringften Bruder den Schatten bes Meifters wieder, und dann ift auch der ärmfte Rranke im Lichte bes Chriftus. glaubens etwas Beiliges geworden. Paul Richter hat gesagt: "Das ift mir der schlechteste Mann, in deffen Augen nicht alle Mütter ehrwürdig sind im Gedanken an die eigene Mutter." 3ch möchte bas Wort bes Rlaffifers erganzen: Das ift mir ber schlechtefte Chrift, in deffen Augen nicht alle Kreuzträger ehrwürdig find im Gedanken an den eigenen Beiland. — So ift er, ber Beiland der Welt, der Urquell der chriftlichen Liebestätigkeit. "Als Berg in der Bruft trägt er die Sonne, die rote flammende Sonne, und das rote flammende Sonnenherz gießt seine wärmenden Strahlen über Land und Meer."

Es sind niemals so große Gegensätze im Rampse sich gegenübergestanden wie damals, als 1529 hier unter den Mauern von Wien die Religion des Areuzes und die Religion des Halbmondes um Europa kämpsten. Christus mit dem blutigen Areuze als Stifter der Christenreligion und Mohammed mit dem blutigen Arummsäbel als Stifter der Türkenreligion, aber mit dem großen Unterschied, daß der Säbel des Propheten von Mekka in fremdes Blut, dagegen das Areuz Christi in eigenes Opferblut getaucht war. Die Religionen der beiden Männer sind die weltgeschichtliche Einlösung ihres letzten Willens: die Religion des Halbmondes ein Menschenwerk der Schwärmerei, die Religion des Areuzes ein Gotteswerk der Liebe und des Heilgion des Areuzes ein Gotteswerk der Liebe und des Heilgion das Herz von Stein aus dem Leibe genommen und ihnen dafür ein Herz von Fleisch, ein Heilandherz, gegeben.

- 3. Jedes Dogma unseres Glaubens ift eine foziale Majeftat, auch der Rirchenglaube. Das Chriftentum als Weihe der Wiege und der Arbeit, als Überwindung der Selbstsucht, als Taufe der Werktage mit dem Sonntagsgebanken, als Wertung ber Zeit im Lichte der Ewigkeit, — besonders die katholische Glaubenslehre enthält eine Fulle sozialer Gedanken: daß wir fogar ben Toten noch helfen können, daß in der Gemeinschaft der Beiligen die Verdienste der triumphierenden Kirche der streitenden Kirche zugute tommen, daß die Rönigin der Frauenwelt eine fürbittende Groß. macht ift, eine Gnabenmutter ber Barmbergigkeit in bem Grade, als sie selbst ein Gnabenkind ber Barmberzigkeit war, bag, wie Calberon es einmal bramatisierte, jeder Buchstabe ihres Namens ein Hospital der Leidenden ift, — die katholische Lehre, daß die Arbeit am Beile anderer Seelen bas ficherfte Mittel ift, die eigene Seele zu retten, das sind große soziale Werte. Gin entlaufener Sklave, ber zu seinem Berrn gurückfehren will, bittet ben Apostel Paulus um einen Empfehlungsbrief an feinen Herrn, und Paulus hat Zeit für den armen Flüchtling, und dieser Empfehlungsbrief an Philemon steht heute in der Heiligen Schrift als Urevangelium der kirchlichen sozialen Liebestätigkeit. Die Rirchen. geschichte weiß von einem bunten Bielerlei caritativer Bruderschaften zu erzählen. "Am farbigen Abglanz haben wir das Leben", das reiche Leben der Liebestätigkeit, das im Herzen unserer Kirche pulsiert. Wenn alle Krankenhäuser und andern Denkmäler kirchlicher Liebestätigkeit an einem einzigen Erbenfleck vereinigt wären, es wäre eine steinerne Bücherei mit ber schönsten Berteidigung unferer Rirche.
- 4. Und doch will die Loge die Liebestätigkeit aus dem Nährboden der Religion ausheben. Die Humanität, die Achtung der allgemeinen Menschenrechte und die Übung der allgemeinen Menschenliebe um der Menschen willen oder um der Humanität willen, nur nicht aus religiösen Gründen um Gottes willen, soll

selber Religion, und zwar die eigentlich moderne Form der Religion sein. Caritas foll zum Abgott erhoben werden. Es ift mahr, das Wort humanität war schon dem Wörterbuch der heidnischen Römer bekannt, und eine Frau der griechischen Tragodie, Antigone, hat das Wort gesprochen: "Nicht mitzuhaffen, nein, mitzulieben will ich leben." Humanität ift auch etwas menschlich Großes, und gerade hier zeigt sich, wie bas Chriftentum alles menschlich Edle und Große an fich genommen und in ben Abelftand einer chriftlichen Tugend erhoben hat. Wenn aber bas Wort Liebe heute in goldenen Schriftzügen auf dem Aushängeschild der Loge ober auf den Fahnen der Beilsarmee prangt, dann ift das, bewußt ober unbewnst, eine Unleihe vom Kreuze, beschlagnahmtes Rirchengut; benn auch die Welt außerhalb ber Kirche atmet heute in der Luft der sittlichen Hochziele, die durch die Missionsarbeit der Kirche Gemeingut der Menschheit geworden sind. Die Sonne bes Glaubens fann untergegangen fein, aber die Erde zehrt noch von der Wärme der Tagessonne. Liebestätigkeit ift ein Wertmeffer ber Religion, nicht aber beren Stellvertreterin und gleichwertiger Ersat. Tabitha, die Bannerträgerin der driftlichen Armenliebe in der Apostelgeschichte, ist mehr als Antigone, mehr als dieses lebende Bild des flassischen humanitätsideals.

Friedrich Nietiche hat das Mitleid einen Schandfleck der Religion und die Beranftaltungen der Liebestätigkeit ein Sindernis in der Ausbildung des Übermenschen genannt. Die Dif. ratenen, fagt er, folle man zugrunde gehen laffen und man folle ihnen noch dazu helfen. Es war der schrecklichste Bannfluch, der je auf Erden gesprochen wurde, der Bannfluch über die von den Jahrhunderten gesegnete chriftliche Liebe. Es liegt eine erschütternde Tragit in der Tatsache, daß der nämliche Mann, der so grausam die Liebe verflucht hatte, später in geistiger Umnachtung auf die Liebestätigkeit guter Mitmenschen angewiesen mar, und es war ein Glück für unsere Kultur, daß der Bannfluch von Nietiche, ber keine Übermenschen, wohl aber Unmenschen erzogen hätte, mit ihm selber begraben wurde.

Auch der Sozialismus hat die Almosen der christlichen Liebe mit dem Banne belegt: "Wir wollen feine Almosen, wir wollen teine Barmherzigkeit, benn bas Almosen ift eine Entwürdigung und ein Armutszeugnis für den Armen." Wir geben zu, die edelste Form der Nothilfe besteht darin, dem Arbeitslosen Arbeit zu verschaffen und den Arbeitsscheuen zur Arbeitsfreude zu erziehen. Wenn aber die Arbeit fehlt oder die Arbeitsfräfte frank liegen ober ber Berdienft nicht reicht, dann muß das eigentliche Almosen zu Silfe kommen. Gine Entwürdigung des Armen fann das Almosen nicht sein, weil im Lichte unserer Welt. anschauung auch der Almosenspender vom Almosen aus Gottes Sänden lebt und felber täglich betet: Bater, gib uns unfer täg. liches Brot! Im biblischen Armenrecht wird die menschenfreund. liche Forberung, bei der Ernte ein paar Ahren für die Armen auf bem Acker liegenzulaffen, mit bem religiöfen Gedanken begründet: Laft die Armen mitessen, weil ihr selber Kostgänger am Tische Gottes seid! Der schönste Dank für Gottes Gaben besteht barin, daß man die Gaben Gottes weitergibt.

Die soziale Liebestätigkeit ift für die katholische Frauenwelt ein religiofes Programm. Wenn Aussaat und Ernte auf dem Felde der chriftlichen Liebe vielleicht weit auseinanderliegen, wenn Verkennung des guten Willens ober Mißerfolg ober auch perfonliche Empfindsamkeit verbittern und in den Schmollwinkel treiben möchten, dann wird die Religion wieder an die Arbeit rufen. Übertriebene Empfindlichkeit hat schon genug edle Frauenkraft verrosten lassen, und verrostete Nächstenliebe ift ein Raub an den Armen. Dder wenn die Stunden der Müdigkeit kommen, wenn wir mit Björnson den Versuch zur Lösung ber sozialen Frage überschreiben möchten: Es geht "Über unsere Kraft", bann wird wieder die Religion die Jüngerin der Liebestätigkeit ermuntern: Sei nicht müde! Der Menschen wegen haft du diese Arbeit nicht begonnen, der Menschen wegen darfft du diese Arbeit nicht wegwerfen. Wie ein Grabstein laftet das förperliche und sittliche Elend auf der armen Mitwelt, und

wir hören heute noch die Frauenfrage: "Wer wird uns den Grabstein wegwälzen?" (Mark. 16, 3.) Die Frauen am Oftermorgen haben aber nicht gesprochen: "Es geht über unsere Kraft", sie sind nicht auf halbem Wege umgekehrt. Christliche Liebe ist ein Osterprogramm, und Ostern hat den Grundgedanken: Nicht der Haß, sondern die Liebe, nicht der Tod, sondern das Leben werden das Schlußwort sprechen.

Hannes zum Grabe eilten, Petrus, der Wortführer des Glaubens, zusammen mit Johannes, dem Jünger der Liebe. Auf einer Katakombenlampe steht das Wort: "Petrus stirbt nicht." Petrus, der Sohn des Jonas, ist gestorben, aber Petrus, der Schlüsselinhaber des Glaubens, soll nicht sterben. Im Evangelium geht die Rede, Johannes sterbe nicht (Joh. 21, 23). Johannes, der Sohn des Zebedäus, ist gestorben, aber Johannes, der Jünger der Liebe, soll nicht sterben. Johannes, der Jünger der Liebe, soll nicht sterben. Johannes stirbt nicht.

## 3. Die soziale Liebestätigkeit ist ein völkisches Programm der österreichischen Frauenwelt.

Die noch lebenden Jüngerinnen der sozialen Liebe wollen nicht genannt sein. Sie würden bange sein, daß ihnen die schönste Perle aus der Krone falle, wenn man ihre stille Veronikaarbeit auf den öffentlichen Straßen ausposaunt. Die noch Lebenden wollen heute nicht genannt sein, aber die toten Heldinnen der Liebe dürsen wir nennen, und die großen Frauengestalten der öfterreichischen Geschichte haben wahrhaftig auf dem ersten öfterreichischen Frauentag ein trenes Gedenken verdient. Freilich gewinnen wir von der Liebestätigkeit der Toten kein vollständiges Bild aus den Urkundensammlungen und den andern Fundorten geschichtlichen Wissens. Die christliche Liebe liebt nicht die Posaune; sie geht am liebsten wie eine tiesverschleierte Gottesbraut in strengster Unbekanntheit durch die Geschichte. Ihre größten Taten bleiben dem Statistiker und Geschichtsschreiber verborgen. Die nämlichen Archive, die so viel erzählen von der wundenschlagenden

Männerarbeit auf den Schlachtfeldern, erzählen so wenig von der wundenheilenden Frauenarbeit in den Lazaretten des guten Hirten, und doch ist diese Frauentätigkeit eine ebenso große vaterländische Tat, ein Gleichwert für den Heeresdienst des Mannes.

1. Ich habe die Chronit von Wien durchblättert. Aus allen ihren Blättern raunen Klagelieder von schweren Feuerunglücken und Wafferkatastrophen, von Pest und Hungersnot und sieben andern Zornesschalen. Aus der Chronif von Wien rauschen aber auch die hohen Lieder driftlicher Liebestätigkeit, die für jede Rot eine Rotwehr und für jedes Leid ein Spital erbaute. Ungefähr in ber gleichen Beit, in welcher ber Grundstein zum Stephans. dom gelegt ward, wurde bas erfte Siechenhaus in der damaligen Alfervorstadt gebaut. Sie sehen, ein Bolt, das seinem Gott Gotteshäuser baut, wird auch seinen Rranten Rrantenhäuser bauen. Uhnlich führten im Elsaß um die gleiche Zeit des 13. Jahrhunderts jene Bäuser, die zur Versorgung armer Frauen und Mädchen gebaut wurden, geradezu den Namen "Gotteshäuser" — eine bildhafte Aussprache des Gedankens, daß Gottesdienft und Armendienst Hand in Hand gehen. 1810 wurde in Wien eine Gesellschaft abeliger Damen zu wohltätigen Zwecken und ein Verein zur Unterstützung verschämter Armen gegründet; ber erfte öfterreichische Frauentag von 1910 hat also im Zeichen des Jahrhundertjubiläums eines sozial caritativen Frauenwerkes getagt. Heute leuchtet die Sonne sozialer Liebe über der Raiferstadt an ber Donau als Morgensonne in den Findelhäusern, Rinderhorten und Waisenhäusern am Morgen bes Lebens, als Mittagssonne in den vielen Krankenhäusern und sozialen Bereinen, als Abendfonne in den Pfründnerhäusern und sogar als Mitternachtsonne in den Pflegeanstalten für die Blinden und geiftig Umnachteten und im "Saus der Barmherzigkeit" in der Antonigasse für die Unheilbaren. So soll sie weiterleuchten in der Chronik von Wien, die Sonne sozialer Liebe, von der jüngsten Binzenzschwester bis hinauf zu ben Engeln ber Barmherzigkeit im Raiserhause. In einer Millionenstadt, in der die ganze Drachensaat leiblichen und feelischen Glendes in unheimlicher Fülle aufteimt, braucht es eine große Bereinigung apostolischer Liebestätigkeit, und ich barf von dieser Stätte aus an die katholische Frauenwelt von Wien die Bitte richten: Melben Sie fich um Gottes willen gur Mitarbeit, eine jede nach ihren Verhältniffen, die eine durch finanzielle Beiträge, die andere durch personliche Mitarbeit! Üben Sie aber auch ein wenig Liebe nach ber Seite, daß Sie nicht alle Arbeit auf die Schultern ber Vorstandsdamen abladen!

2. Aber nicht bloß die Chronik von Wien, auch die Jahrbuder ber öfterreichischen Geschichte führen uns durch eine lange Reihe edler Frauengestalten, in denen das Veronikahochziel Mensch geworden ift, und man möchte ber jungen Welt von heute bas Bibelwort sagen: "Frage doch nach bei früheren Geschlechtern und forsche fleißig in der Geschichte der Bater!" (Job 8, 8-10.) Die soziale Liebestätigkeit ift ein völkisches Programm der öfterreichischen Frauenwelt. P. Rögler hat in seinem vortrefflichen Buche über die Frauenfrage (S. 368 und 369) drei Namen genannt, die als Heldenippen des sozial-cari. tativen Gedankens in der bürgerlichen, in der adeligen und in der faiserlichen Frauenwelt der öfterreichischen Geschichte gelten mögen:

Maria Elisabeth Stampfer (gestorben 1695), die Frau eines Werkführers in ben oberfteirischen Bergwerken, erzählt uns in ihrem Tagebuch mit einer erstaunlichen Ausdrucksfähigkeit die großen Greignisse ihres Lebens. Ihr 16jähriger Karl Siegmund verlangte auf dem Sterbebette feine Sparkaffe, um baraus für die alte Wärterin des Hauses und für die Kirche je einen Dukaten zu nehmen, ein echter Sohn seiner mildtätigen Mutter. Als 1680 die Best den Totentang durch die österreichischen Länder tangte, hatte Mutter Stampfer, zugleich die Arztin bes Hauses, in großen Töpfen Beiltränke für das ganze Dorf zu brauen. Es ift rührend zu lesen, mit welcher fozial patriotischen Wärme die einfache Frau in einem Winkel bes Reiches die Geschicke bes Vaterlandes verfolgte und besonders nach dem Abzug der Türken 1683 in ihr

Tagebuch schrieb: Gott gebe dem Hause Österreich Glück und Segen! Mutter Stampfer hatte keine Angst, durch soziale Liebestätigkeit ihrem Haushalt entrissen zu werden. Zwischen dem häuslichen und sozialen Leben spinnen sich so viele Beziehungsfäden hin und her, daß man die Mutterpflichten im häuslichen Leben, besonders an den heranwachsenden Kindern, restlos nicht erfüllen kann ohne Mitleben des sozialen Lebens.

Als Thous der öfterreichischen Edelfrauen nenne ich Maria Rordula v. Brank (geftorben 1705), in erfter Che die Frau eines Offiziers, mit bem fie nach ber Sitte ber Zeit auf bem Feldzug gegen die Schweden die Mühen des Krieges teilte. Im Felde Mutter und Witwe geworden, fam fie mit der Leiche ihres Mannes und ihren zwei kleinen Rindern nach Steiermark zuruck, um bald darauf auch ihre Kinder und später ihren zweiten Mann zu begraben. Sie lebte ein Frauenleben von erschüttern. der Schwere, sie erbrachte aber gerade am Friedhof ihres Lebens. glückes ben Beweis, bis zu welcher Sohe helbenmütiger Opferkraft eine Jüngerin des Kreuzes, eine Bilgerin von Mariazell, sich erheben kann. Kordula v. Prank versteinerte nicht in ihrem Schmerz jum menschenscheuen und lebensmuden Schmenschen, verfteinerte nicht im Rückblick nach dem Aschenhügel ihrer Vergangenheit wie die Frau des Lot; Kordula stellte ihre Witwenjahre in den Dienst sozialer Liebe. 78mal übernahm sie Patenstelle und damit als Baisenmutter die Obsorge für arme und allerärmste Kinder und verkörperte an ihrer Person einerseits das urkirchliche Hochziel des Witwendiakonates, anderseits das hochmoderne soziale Hochziel des Vormundschaftswesens. Was heute die Vormundschaft an dem elternlosen Mündel erftrebt, war in dem Gedanken unserer Kirche von jeher der Zweck ber Patenschaft — auch ein Beweis, baß Rame und Form der sozialen Liebestätigkeit modern, der Gedanke aber alt fein kann.

Neben diesen Frauengestalten aus bürgerlichen und abeligen Kreisen sei mit einem Wort auch noch eine Fürstin der christlichen Liebe aus dem Kaiserhause genannt, die Mutter Ferdinands II., die Erzherzogin Maria. Wie die Wohltätigkeit überhaupt als herrlicher Edelstein in der Krone des Hauses Babsburg leuchtet, wie auch eine Maria Theresia bei allen Kämpfen um ihre Erb. lande eine Mission bes Friedens und der Liebe in großem Stil ausübte durch Abschaffung der Folter und durch Versorgung der Witwen und Waisen, so hatte namentlich Erzherzogin Maria ihr Leben unter die fürstliche Losung gestellt: Ich will die Abschaffung bes Elends. Die hohe Frau, die als Mutter einen Ferdinand II. erzog, hat damit den Gang der Reichsgeschichte tiefer beeinflußt, als ein Dugend Frauen im Parlament ihn beeinfluffen konnte. Erzherzogin Maria ließ ihre Töchter am Tische ber Klosterfrauen dienen; fie follten dienen lernen, bevor fie Berricherinnen wurden, und damit den tiefften Gedanken der sozialen Liebestätigkeit erfaffen, bem Rönig ber Rönige in bem Urmften ber Urmen gu bienen. Chriftliche Liebe, "in beinem Lager ift Ofterreich!"

Die soziale Liebestätigkeit ein völkisches Programm, ein heiliges Erbgut! Moderne fturmische Menschenfinder rechnen im allgemeinen mehr mit den Wechseln der Zukunft als mit den Überlieferungen der Bergangenheit und übersehen leicht die geschichtlichen Zusammenhänge, die die Gegenwart mit tausend Fäden an die Vergangenheit knüpfen. Wir zehren, mehr als wir gewöhnlich glauben, am Erbe unserer Bäter und halten manches für neuzeitlichen Zuwachswert, was in Wirklichkeit ein Vermächtnis der Geschichte ist. Der Liebesgedanke ift ein heiliges Erbgut, und es wird eine Ehrenschuld ber Frauenwelt sein, dieses Erbgut wie einen Nibelungenschatz heilig zu hüten und ohne Berfümmerung des alten guten Geiftes in immer neuen Formen aus. zuprägen in der Richtung, die der Frauentag der Ofterwoche 1910 gewiesen hat. Erbgüter bürfen nicht als toter Schatz auf bem Brachfeld vergraben werden. "Was du ererbt von deinen Vätern haft, erwirb es, um es zu besitzen", um es in Münzen umzuprägen, die für unsere Zeiten Umlaufswert haben.

Der Herr gab reiche Aussaat in dieser Ofterwoche, ber Herr wird reiche Ernte geben. Es wird nicht aus jedem Samenkorn eine Ahre reisen, es wird das Erntefeld auch nicht von heute auf morgen schnittreif werden. Sie werden vielleicht andern Händen die Ernte überlassen müssen oder nur Ahren einheimsen, wo Sie Garben erhofften, — genug, der Herr gab die Aussaat, der Herr wird die Ernte geben.

Die soziale Frauenliebestätigkeit will in dem weiten Trümmerfeld zertrümmerter Frauenexistenzen das Königszelt des barmherzigen Samariters aufrichten. Lassen Sie mich als letzten Segensgruß für diesen Zeltdau das Wort eines biblischen Sehers erwähnen:
"Spanne weit die Seile und schlage sest die Zeltpflöcke und dringe
vor nach rechts und links und nimm die Völker dir zum Erbel"
(Is. 54, 2) Katholische Frauenorganisation, spanne weit die
Seile, in weitherzigem Ausbau der Grundgedanken dieses Frauentages, immer weiter mit der Ausdehnungskraft des göttlichen
Liebesgedankens! Schlage sest die Pflöcke! Immer tieser muß die
Liebestätigkeit im Boden des religiösen Bekenntnisses sestgepflockt
werden, wenn das Königszelt der Liebestätigkeit den Wüstenstürmen
trozen soll. Immer weiter, immer tieser, und dann in Gottes
Namen in die Zukunft mit dem Osterprogramm, mit dem Veronikaprogramm der katholischen Frauenbewegung!

### IV. Die Ahnengalerie der katholischen Lehrerin.

Vortrag auf der Aub'läumsversammlung des Katholischen deutschen Lehrerinnenvereins in Coblenz am 15. Mai 1910, zuerst erschienen in der "Monatsschrift für katholische Lehrerinnen" 1910, Heft 8. Der Vortrag siel in die Pfingstwoche, daher der mehrsache Hinweis auf dieses Fest.

ie Wiege der Offenbarungsreligion stand im Lande der Frauenentrechtung, und dennoch hat sie — das ist eines der göttlichen Siegel an ihrer Wiege — grundsätlich das Recht der Frauenwelt auf den Mitgenuß ihrer Wahrheitsgüter und Gnadenmittel in ihr Pfingstevangelium aufgenommen. Einer der Könige im Reiche der griechischen Philosophie schickte die eigene

Frau aus dem Zimmer hinaus, damit fie nicht durch ihre Gegen. wart die philosophischen Gespräche der Männer störe, und als Raffael in seinem großartigen Fresto die Geschichte des hellenischen Geifteslebens an die Wand bes Batikans schrieb, mar unter ben lehrenden und lernenden Gruppen der "Schule von Athen" feine einzige Frauenfigur zu sehen. Aus bem Saal auf Sion, wo die Sendboten bes Chriftentums ihre Pfingstnovene hielten, wurden die Frauen nicht hinausgeschickt (Apg. 1, 14), und wenn die chriftliche Kunft die Ausgießung ber Feuerzungen im Bilde barftellt, hat in der Apostelschule auf Sion im Gegensatz zur Schule von Athen auch eine Frau einen Ehrenplatz erhalten. Das Wort aus bem ersten Petrusbrief, ber schonste Schmuck ber Frauen sei bie Bergensbildung und die Geistesbildung (1 Betri 3, 3-4), diefes Wort aus dem ersten papstlichen Rundschreiben ist wie eine Pfingstzunge in die Menschheit gefallen. Gin Jahrhundert hat es dem andern zugerufen: Die Jungfran nach bem Berzen Gottes ift bie fluge Jungfrau mit der leuchtenden Lampe! In ihrer ganzen Tragweite ist die frohe Botschaft vom Bildungsrecht der Frauen. welt bis heute noch nicht überall ausgereift: Daß die Ausbildung gottgegebener Talente auch für die Frauenwelt ein gutes Recht und fein Raub an weiblicher Burde ift, — daß in ber Familienrechnung neben ben Studienkosten für die Söhne des Hauses auch die Ausbildung jener Kinder etwas koften darf, die "nur" Töchter sind, — daß Franenintelligenz kein bloß bedingter Wert ist, insofern "manche Männer mit klugen Frauen sich weniger langweilen", — daß die prahlerische Halbbildung und Einbildung der femmes savantes in Molières Komödie ebenso abgrundtief unter der wahren Bildung steht wie die Scheinheiligkeit unter der Beiligkeit und die Nasemeisheit unter der Weisheit, - diese und andere Folgerungen sind noch nicht überall vom Aufgang der Sonne bis zum Niedergang durchgedrungen. Auch das Pfingft. charisma des Chriftentums ift, wie feine andern großen Hochziele, bem Gefete ber langfamen, ftufenmäßigen Entwicklung im Beitmaß des wachsenden Senfbaums unterstellt. Grundsätlich aber

hat das Reich Gottes die Tore zu seinen Wahrheiten und Gnaden auch der Frauenwelt geöffnet.

Diesem ersten Evangelium an die Frauenwelt: Ihr dürft Schülerinnen im Reiche Gottes sein, hat die Kirchengeschichte ein zweites Evangelium hinzugefügt: Ihr dürft auch Lehrerinnen werden. Ihr seid nicht nur aufnehmend und lernend zum Mitgenuß der Offenbarungsgüter eingeladen, ihr seid auch mitwirkend und lehrend zur Austeilung des Brotes der Wahrheit berusen. Auf welchen Stusengängen und in welchem Umfang die christliche Frauenwelt diese Lehrausgabe im Reiche des religiösen Gedankens in den ersten zwölf Jahrhunderten des christlichen Zeitalters erreichte und betätigte, soll im solgenden in einigen bezeichnenden Zügen und lebenden Vildern dargestellt werden. Ich brauche kaum zu sagen, daß es sich im Rahmen von 50 Minuten nur um einige Augenblicksbilder, nicht um eine lückenlose Geschichte weiblicher Lehrtätigkeit handeln kann.

Jubilaumsversammlungen stehen zunächst im Zeichen ber Rückschau. Das Festbuch des Ratholischen beutschen Lehrerinnenvereins und die großzügige gestrige Chronik aus berufenem Munde haben über die 25 Jahre unseres Jubelvereins Rückschau gehalten. Es war ein froher Blick in ein reiches Festbuch göttlicher Gnaden und menschlicher Arbeiten, es war stellenweise auch ein ernster Ratakombengang an die Gräber von Mitschwestern, die bereits die allerlette Schulprüfung hinter sich haben. Lassen Sie mich jett die geschichtliche Linie noch weiter rückwärts ziehen, weit über 1885 hinauf, bis hinauf zu den ersten 25 Jahren kirchlichen Lebens nach dem erften Pfingstfest. Laffen Sie uns in der Chronik blättern, die von der Lehrmission der Frauenwelt in der altchriftlichen und frühmittelalterlichen Rirchen- und Rulturgeschichte erzählt, und an den Gräbern stehen, welche die Ahnfrauen der fatholischen Lehrerin aufgenommen haben. Vor dem geschichtlichen Rückblick haben wir aber die grundfähliche Frage zu beantworten: In welchem Sinn kann man überhaupt von einer Berechtigung der Frauenwelt zum Apostolat des Wortes sprechen?

### 1. Die Lehrtätigkeit als gutes Recht ber Frau.

1. Gin theologischer Rechtstitel. Über bem Gingang ber alten und ber neuen Universität in Burgburg sind zwei Beltanschauungen in Stein geschrieben: über dem Gingang der alten Universität ein Steinbild von ber Sendung des Pfingstgeistes in feurigen Bungen, - über dem Gingang ber neuen Universität bas Stein. bild des Prometheus, der ben Feuerbrand vom Simmel sich geholt hat. Rach dem Evangelium des Chriftentums hat die Gottheit bas Feuer des Pfingstgeistes in Gnaden zur Erde herabgesandt, nach der Göttersage des Rationalismus hat die Prometheus. menschheit auf eigene Fauft dem Himmel Licht und Feuer abgetrott. Der Geist Gottes weht, wo er will, nicht wo bie Menschen wollen. Auf diesem Pfingstgedanken von der Sendung des Geistes ruht der Gedanke der Lehraufgabe in Fragen des Gottesreiches und die Unterscheidung einer lehrenden und hörenden Rirche, wobei die lehrende Kirche von den amtlichen Inhabern bes apostolischen Lehramtes, d. i. vom Papfte und ben mit ihm in Ginheit verbundenen Bischöfen, gebildet wird. Wer im Ramen Gottes lehren will, muß im Ramen Gottes gesandt fein.

Die Unterscheidung einer lehrenden und hörenden Kirche bebeutet für die Lehrenden kein Übermenschentum und für die Hörenden keine Heine Herabwürdigung zum almosenempfangenden Bettler; denn auch die Lehrenden haben das Licht und die Lehre, die sie spenden, selber empfangen, und die Hörenden sind berufen, ihrerseits die empfangene Lehre weiterzugeben. Wie es neben dem besondern ein allgemeines Priestertum gibt, so gibt es auch neben dem kirchlichen Lehramt eine Lehrsendung der Laienwelt, einen Laienapostolat. Dem Gesetz der natürlichen Ordnung, daß die Dinge einander ihre Wärme mitteilen, daß alles, was Licht ist, auch leuchtet, und alles, was warm ist, auch wärmt, diesem physikalischen Gesetz entspricht in der Gnadenordnung der Gedanke des Apostolates: Wer selber von der inneren Wahrheitsfülle des Gottesreiches einmal durchleuchtet und durchwärmt ist, wird je nach seinem

Können auch ein Apostel dieser Wahrheit werden. Dieser tiefsoziale Plan der Offenbarung, daß jeder Schüler der Heilslehre zu einem Verkünder und Apostel der Heilslehre sich vollenden müsse, ist bereits im Buch der Sinnsprüche (22, 17 f.) zum Ausdruck gekommen, in jenem Buch der biblischen Literatur, in welchem die Form einer schulmäßigen Jugendunterweisung im biblischen Altertum sich am klarsten widerspiegelt: Mein Sohn — Schüler und Lehrer nannten sich damals Sohn und Vater (vgl. Richt. 17, 10) — mein Sohn, "neige dein Ohr und höre auf meine Worte, . . . und allezeit sollen sie auf deinen Lippen bleiben". Wer selber zum Licht und Heil erwacht ist, muß andere durch sein Lehramt zum Licht und Leben erwecken wollen. Jeder rechte Jünger des Evangeliums muß ein Sendbote derselben werden.

Die Frauen waren niemals in der Rirche beamtete Träger bes firchlichen Lehramtes mit Stab und Stola. Die Feuerzunge, die sich am Pfingstfeste auf das Haupt der Königin der christlichen Frauenwelt niedersenkte, hat sich nicht in gleicher Weise als Bild. zeichen bes Lehramtes auf die Frauen der Zukunft vererbt, wie sich das Pfingstcharisma als Lehrauftrag von den Aposteln auf die Bischöfe vererbt hat. Man kann also in dem Sinne, in welchem man von Kirchenvätern und Kirchenlehrern spricht, nicht auch von Kirchenmüttern und Kirchenlehrerinnen sprechen. Wohl aber liegt nach dem vorhin Gesagten in dem Beruf zur Jüngerschaft des Kreuzes auch für die Frauen ohne weiteres der Beruf zum Apostolat im Dienste des Kreuzes. Als Paulus am Fluffe Stridon den Frauen von Philippi die frohe Botschaft verkündete und Lydia, die Edelfrau, als erfte Christin auf europäischem Boden sich taufen ließ (Apg. 16, 13—15), war das grundsätzliche Recht des Frauenapostolates im weiteren Sinne des Wortes anerkannt. Denn wie für die Männer der Taufschein zugleich ein Lehrdiplom, eine Mahnung zur tätigen Mitarbeit in der Ausbreitung der Gedanken des Evangeliums sein will, so muß auch jeder weibliche Täufling und Firmling zu einem weiblichen Apostel sich vollenden. Die Rabbiner erzählen, es seien zwölf Seutorbe

mit leerem Stroh vom Himmel gefallen, und neun von den zwölf Körben seien der Frauenwelt zugefallen. Das war ein bitterböses Wort für die Frauenwelt. Paul Richter bemerkt aber dazu, die Männer hätten dann zu ihren angestammten drei Körben die neun Körbe der Frauen als Mitgist erheiratet, und das war ein bitterböses Wort für die Männerwelt. Freuen wir uns, daß die Feuerzungen, die vom christlichen Himmel gefallen sind, in ihrer Vildersprache der christlichen Frauenwelt eine frohere Votschaft bringen.

2. Gin psnhologischer Rechtstitel. Der erste religiöse Rechts: titel der Frau auf den Laienapostolat wird durch einen zweiten Rechtstitel psychologischer Natur bestätigt. Man hat in ben zwei Beistesrichtungen ber griechischen Philosophie, die in Aristoteles und Blato ihren Sohepunkt erreichten, und ebenso in ben beiden Golfströmen des mittelalterlichen Beisteslebens, die unfer bem Namen Scholaftit und Muftit befannt find, ben männ. lichen und weiblichen Geistestypus im Durchschnitt wiederfinden wollen. Man hat gesagt, die scharf logische Unterscheidungsgabe und Begriffsbildung auf dem Wege reinen Denkens nach Art bes Aristoteles und der Scholastifer, das sei Mannesart, manchmal sogar bis zum Rationalismus übertrieben. Dagegen die idealisierende Auffassung ber Dinge auf bem Wege ber innerlich schauenben Vorstellung nach Urt des Plato, das beschauliche, gemütsinnige Sichversenken nach Art der Mystiker, manchmal bis zur Überspannung bes Gefühls im Mystizismus, bas sei Frauenart. Der Bergleich hinkt. Das Geistesleben zeigt mehr personliche als geschlechtliche Schattierungen. Frauenhirn und Männerhirn laffen sich nicht so leicht unterscheiden wie Frauenhut und Herrenhut. Ein Körnchen Wahrheit liegt aber doch in jenem Vergleich: Die Bruder des Aristoteles sind bank ihrem abstrakten begrifflichen Denken mehr zum Erforschen der Wahrheit vorbestimmt, — und tatsächlich haben, wo neue Bahnen der Forschung in schöpferischer Bionierarbeit eröffnet wurden, die Männer fast immer meilenweit bie Frauen überholt, — mahrend die Schwestern des Plato bank ihrer Vorliebe für idealisierende, innerlich schauende Vorstellungen und körperlich anschauliche Darstellung für die Mitteilung fertiger Wahrheiten in Lehrsorm eine natürliche Begabung besitzen. Wit andern Worten, das Gesetz des täglichen Haushalts, der Mann sei mehr für den Gütererwerb, die Frau mehr für die Verwaltung der erwordenen Güter geboren, hätte auch für die Güter im Geistesleben Geltung. Nun aber hat die Schule nicht die Aufgabe, neue Bahnen des Fortschritts zu eröffnen, sie hat mehr eine güterverwaltende als gütererwerbende Sendung, und dafür kann nach dem Gesagten ein psychologischer Rechtsanspruch den Frauen nicht abgestritten werden.

### 2. Die Lehrtätigkeit der Frau als geschichtliche Tatsache.

Die Vorfrage nach dem grundsätlichen Recht der weiblichen Lehraufgabe führt uns auf unsere eigentliche Themafrage nach der tatsächlichen geschichtlichen Ausübung dieses Auftrages, zunächst in der apostolischen Urkirche, in der goldenen Jugendzeit des Christentums.

1. In der Schule des Heilandes waren, fogar im engeren Jüngerfreise, auch Frauen zugelassen, nicht bloß in Bethanien, wo die Schwefter des Lazarus, fo recht ein Bild ber hörenden Kirche, zu seinen Füßen den Worten des Lebens lauschte. Nicht einmal der Argwohn der Pharifäer konnte in diesen Frauenbildungsbeftrebungen ein Argernis und eine Gefahr für die Religion erblicken. In zwei Fällen hat Imanuel Frauen fogar mit einer regelrechten Lehraufgabe betraut: einmal am Sakobsbrunnen, wo er einer Anhängerin einer fehr freien Sittlichkeitsauffassung die Baffer des Lebens schöpfte und fie dann als seine Botin in ihre Heimat entließ, und "viele aus ber Stadt glaubten an ihn auf das Wort der Frau" (Joh. 4, 39). Noch bestimmter war der Lehrauftrag an die Frauen (Matth. 28, 7-10), besonders an Maria Magdalena (Mark. 16, 10), als die erften Boten der Auferstehung den Brüdern den Oftergruß bes Auferstandenen zu überbringen. Damals wurde wie mit Ofterglocken die lehrtätige Mitarbeit ber Frau im neuen Gottes. reiche eingeläutet. Die Apostel haben jene erste Ofterpredigt aus Frauenmund nicht als eine unbefugte Ginmischung in ihren Umts. freis betrachtet, und nicht einmal die heißblütigen Donnersöhne im Apostelfreise haben Feuer vom Simmel über die Anmagenden herabgerufen; benn jene Lehrerinnen, die von der höchsten Tatsache der Christenlehre Botschaft brachten, waren durch Imanuels Sendung beglaubigt, waren Schülerinnen aus feiner Schule. Sm Buche Maias fteht ein herrliches Lied (50, 4-9), ein Wappenspruch für die Lehrerwelt. Der Prophet fieht einen gottgesandten Lehrer vor die Menschheit treten, ausgestattet mit der Pfingstgabe einer Feuerzunge, dem schönften Bildzeichen bes Lehramtes: "Der Herr gab ihm eine geschulte Zunge, um ftuben zu können den Müden mit Worten." Vorher aber, bevor dieser Musterlehrer lehrend vor die Menschen tritt, ift er in aller Herrgottsfrühe lauschenden Ohres in Gottes Schule gewesen: "Der Herr öffnet das Ohr ihm, erweckt in der Frühe das Dhr ihm, (Gott) wie einem Lehrer zu lauschen." Wie ein Pfingst. feuer leuchtet dieses Prophetenwort auf den Hügeln der Borzeit: Menschenlehrer, sei ein Gottesschüler! Wir fagten vorhin: Jede rechte Süngerin des Gottesreiches muß eine Lehrerin desfelben werden, und jest fagen wir: Jede Lehrerin im Beifte Imanuels muß eine Schülerin in Gottes Schule fein.

2. Das paulinische Lehrverbot. Wer von der Lehrstellung der Frau in der apostolischen Urtirche spricht, muß sich natürlich mit dem paulinischen Lehrverbot im ersten Korintherbrief (14, 34—35) auseinandersetzen: "Die Frauen sollen in den gottestienstlichen Versammlungen schweigen (mulieres in ecclesiis táceant); es ist ihnen nicht erlaubt, zu reden. . . . Wenn sie lernen wollen, sollen sie zu Hause ihre Männer fragen. Es ist eine Schande, wenn in den gottesdienstlichen Versammlungen eine Frau das Wort nimmt." Der Text an sich spricht eine deutliche Sprache. Hätte nur St. Paul auch in andern Fragen immer so deutlich gesprochen! Die Stelle klingt aber weniger schroff im Zusammen.

hang bes gangen Briefes. Die forinthische Gemeinde hatte damals eine Blütezeit der Geiftesgaben, und jeder, ber vom Beifte Gottes erweckt wurde, burfte von biefem fog. Zungen- oder Beisfagungs. charisma öffentlich Zeugnis geben. Soweit diese Gnadengabe auch einzelnen Frauen zuteil wurde, konnte und wollte ber Apostel nicht zu schweigen gebieten, wo ber Geift Gottes zu reben gebot. Paulus kannte das Wort des Pfingstpropheten (Joel 2, 28 f), daß der Geift Gottes über alle Welt ausgegoffen werde, und daß auch die Töchter, nicht bloß die Söhne des Volkes, weissagen würden. Un einer früheren Stelle bes gleichen Korintherbriefes (11, 5) hatte der Apostel den Frauen das Weissagen erlaubt, vorausgesett, daß sie nach der Sitte der Zeit den Schleier trugen, und in Cafarea hätte er als Hausfreund sein Absteigequartier sicher nicht im Sause bes Diakons Philippus genommen, wenn bie prophetische Redegabe von bessen vier Töchtern in seinen Augen eine Schande und eine Schändung bes Evangeliums gewesen ware (Apg. 21, 8-9). Run aber war in der korinthischen Gemeinde bem Lichte ein Schatten gefolgt und die Unordnung eingeriffen, daß Frauen, ohne vom Beifte Gottes erwedt zu fein, aus unlautern Beweggründen in der Kirche brauflos weissagten und durch ihre ungehörigen Überspanntheiten die ganze Kirchenordnung in Berwirrung brachten. Diesem örtlichen Unfug feste Paulus schließlich das felsenfeste Wort entgegen: Mulieres taceant! Im Titusbrief (2, 3-4) mahnt der gleiche Apostel, in seelsorgerlichen Unterweisungen ältere Frauen "zu guten Lehrerinnen auszubilden, bamit sie die Jugend Besonnenheit lehrten (doceant)". Das taceant im Korintherbrief und das doceant im Titus. brief können nicht wie ein paulinisches Rein und ein paulinisches Ja gegeneinander ausgespielt werden. Im ersten Fall handelt es sich um eine unberechtigte Anmaßung einer amtlichen Lehrtätigkeit innerhalb der Kirche, im zweiten Fall um eine außerkirchliche verdienstvolle Lehraufgabe.

Das paulinische Lehrverbot war also zunächst durch örtliche Mißstände in der korinthischen Gemeinde veranlaßt worden,

wurde aber in ber Folge mit allgemeinrechtlicher Wirfung in die Rechtsübung und in das Rechtsbuch der Rirche (vgl. das 3. Buch ber apostolischen Konstitutionen) übernommen, besonders aus zwei Gründen. Erstens war in der Urfirche die Lehrtätigkeit in Konvertitenunterricht und Ratechese mit ber eigentlichen Seelsorge, mit ber Verwaltung ber Liturgie und ber Sakramente, also mit einem den Brüdern Jesu vorbehaltenen Dienste, auf bas innigste verbunden. Im Richterbuch (17, 10) find Lehrer und Priefter einheitliche Begriffe, und auch noch in der Urfirche standen sich Lehrpult und Kanzel viel näher als heute. Das paulinische Kanzelsperrgesetz für die Frauen mußte zweitens auch deshalb von der Kirche neu eingeschärft werden, weil in den Lehrspftemen einzelner Frriehren den Frauen eine schrankenlose Lehrbefugnis eingeräumt wurde. Lydia Stöcker (Die Frau in der alten Kirche [1907] 24 ff.) erinnert an die Gno. stiker, die in ihrer phantastischen Gotteslehre von der paarweisen Selbstentfaltung ber Gottheit das Weibliche sogar in das Gött. liche hineintrugen, und an die Montanisten, in deren System weibliche Schwärmerei eine führende Rolle spielte, ähnlich wie heute bei den ruffisch polnischen Mariawiten. Die beiden Facel. trägerinnen der montanistischen Bewegung, Maximilla und Priszilla, wurden geradezu als Verkörperung des Heiligen Geistes und wie ein neues belphisches Drakel halb vergöttert. Gegen folche Verirrungen mußte bie Kirche ihre Magnahmen treffen. Lydia Stöcker steht also im Banne eines konfessionellen Vorurteils, wenn sie meint, der Kampf gegen die weibliche Lehrtätigkeit in der Kirche habe erft bann eingeset, als die Kirche sich hierarchisch, b. h. katholisch gegliedert habe. Nicht die Ausbildung der katho. lischen Hierarchie, sondern der überspannte Feminismus der Frelehre brängte zum paulinischen Lehrverbot zurück.

3. Franenmission in den paulinischen Gemeinden. Übrigens hat der gleiche Paulus in seinen Briefen die treue Mitarbeit einzelner Frauen auf verschiedenen Posten seines Missionsbezirkes dankbar anerkannt. Nach einer Annahme

von Abolf Harnack foll sogar einer ber paulinischen Briefe, ber Sebräerbrief, nicht von Paulus, fondern von Prista verfaßt fein. Schade, daß auch Gedanken, nicht bloß Menschen, blendend ichon und dabei falich fein können. Es ware zu schön gewesen, wenn auf ber Chrentafel ber inspirierten Schriftsteller ber neutestamentlichen Literatur, beren Stimme in ben ungezählten Bungen bes Pfingftgeiftes in alle Welt hinausbringen follte, außer ber Sängerin bes Magnifikat ein Frauenname als Unterschrift bes Bebräerbriefes einen Ehrenplat erhalten hätte. Unter den apokryphen Märtyreratten berichten die "Baulne- und Theklaakten" von der neubekehrten Thekla, die dem Apostel als Jüngerin nachzog, ihre Glaubenstreue in qualvollen Martern erprobte und schließlich von Paulus die ausdrückliche Lehraufgabe erhielt, das Wort Gottes zu verkünden, und bis zu ihrem Tode eine helle Leuchte bes Evangeliums blieb. Bum Glud find wir nicht auf diese moderne Priskaannahme und unechte Theklaerzählung angewiesen, um ben Frauendiakonat an der Seite des Weltapostels zu würdigen. In feinen Briefen, am ausdrucksvollsten im 16. Rapitel bes Römerbriefes, hat er felber vor aller Welt die Ramen feiner treuen Mitarbeiterinnen genannt. Dort schreibt er zuerst (B. 1—2) seiner "Schwester" Phoebe ein Zeugnis, sie habe der Gemeinde von Kenchris und "ihm selber große Dienste geleistet". Dann bestellt er (B. 3) einen besondern Gruß an Priska, die hier wie anderwärts (Apg. 18, 18 26. 2 Tim. 4, 19) fogar vor ihrem Manne genannt wird. Dann fallen mitten unter ben Männernamen goldene Worte für die Frauenwelt, der Gruß an Maria (B. 6), an Tryphäna und Tryphosa und Persis (B. 12), "die viel im Herrn gearbeitet haben". Auch im Schlußkapitel bes Philipperbriefes (4, 2-3) bankt er ben beiben Frauen Evodia und Syntyche, "die mit ihm im Evangelium gearbeitet haben und beren Namen im Buche bes Lebens geschrieben stehen". Solche Paulusworte sind die schönsten Tugendrosen, die je dem Apostolat der Frauen gespendet wurden. Näheres barüber in meinem Buch "Charakterbilder der biblischen Frauenwelt" (in der Sammlung "Charakterbilder der katholischen Frauenwelt" I, 1, herausgegeben von P. Herber und M. Grisar) S. 212 ff., bes. S. 223 bis 230.

4. Der Witwendiakonat im driftlichen Altertum. Rirchenrechtliche Urkunden, darunter eine Kirchenordnung des 3. Sahr. hunderts, nennen in ihren Aufzählungen der firchlichen Stände neben dem Diakonat und Subdiakonat der priesterlichen Berufe auch einen Witwen- und Jungfrauendiakonat mit halbamtlichem Charafter, der in den ältesten Teilen unserer Liturgie, in den Karfreitagsgebeten, heute noch in diesem Zusammenhang erwähnt wird. Die Mitglieder des Witwendiakonates mußten, wie die klassische Stelle 1 Tim. 5, 9-16 verlangt, wenigstens bas 60. Lebensjahr erreicht, den leidenden Brüdern bereits gedient und im Guten sich bewährt haben. Nach den Untersuchungen von Beinrich Schäfer wurde dieser altehristliche Frauendiakonat auch von abendländischen Rirchen übernommen. Besonders für Trier und die Rheinlande ist er noch im 7. Jahrhundert urkundlich nachzuweisen. Die Wolke von Streitfragen, die um diesen Witwen- und Frauen. diakonat heute noch sich lagert, barf uns hier nicht aufhalten, ebensowenig die caritative Mission jener Frauen. So viel scheint sicher zu sein, daß die Diakonissen jener altchristlichen Frauenorganisation bei der Taufe der erwachsenen weiblichen Täuflinge (schon aus Gründen bes Anstandes) mitwirkten, und daß sie noch im 6. Jahrhundert kranken Frauen und Kindern die heilige Kommunion in das Haus bringen durften. Zu unserem Thema ift außerdem festzustellen, daß fie in Ausübung eines Lehrauftrags der weiblichen Jugend und den erwachsenen Frauen zur Vorbereitung auf die Taufe und zur Befestigung der Taufgnade Religionsunterricht erteilten und ber Religion bes Areuzes einen Weg bahnten in die Frauengemächer, die nach ber strengen Abgeschlossenheit bes Morgenlandes von Prieftern nicht betreten werden durften. Ich frage mich, ob nicht auch heute noch im Reiche des Halbmondes, wo die Mission des Kreuzes, zum großen Teil wegen der Abgeschlossenheit der Frauen, auf einem toten Geleis festliegt, durch Wiedererweckung des altchristlichen Frauendiakonates ein neuer, friedlicher Areuzug unternommen werden könnte. Wir brauchen aber gar nicht bis in die Türkei zu gehen. Heute am 18. Mai wird in Wien auf dem vierten österreichischen Caritaskongreß ein Vortrag über "Die Bedeutung der Laienkatechese" gehalten, die von Wiener Damen im Geiste des hl. Alemens Hosbauer in je zwei Wochenstunden in den Mietkasernen der Wiener Vororte an jenen armen Kindern betätigt wird, die schon bei Ledzeiten ihrer Eltern Waisenkinder sind. Diese Frauenkatechese ist eine moderne Wiedergeburt des Frauendiakonates in der altchristlichen Kirche.

5. Die Zeit der Rirchenlehrer und der Lehrberuf des Monitatypus. Die Lebensgeschichte ber großen Kirchenlehrer des Morgenund Abendlandes weiß viel von geiftig hochstehenden Frauen zu erzählen, die entweder als Schülerinnen zu den Füßen der Rirchenlehrer sagen ober ihrerseits auf deren Bildungsgang entscheidenden Einfluß ausübten. Der hl. Ambrofius richtete in Mailand im letten Viertel des 4. Jahrhunderts durch seine Reden an die Jungfrauen eine stille, segensreiche Hausmission ein, während ber hl. Hieronymus um die gleiche Zeit in Rom und Bethlehem mund. lich und brieflich einen Kreis von römischen Edelfrauen in bas Studium der heiligen Schriften einführte und die erfte Erziehungs. lehre christlicher Mädchenerziehung verfaßte. Der hl. Bafilius, ber Vater des orientalischen Ordenslebens, legte am Abend feines Lebens auf dem Söhepunkt personlicher Lehrtätigkeit das öffent. liche Bekenntnis ab, niemand anders als seine Großmutter Makrina habe ben Grund zu seiner geiftigen Ausbildung gelegt. Sein Bruder, Bischof Gregor von Ryssa, sammelte, nachdem er selber Bischofsversammlungen geleitet hatte, in zarter Liebe die letzten Worte seiner sterbenskranken Schwester, der jüngeren Makrina, in einer Abhandlung, worin er felber seine Schwester seine Lehrerin nennt. In ähnlicher Weise blieben Gregor von Nazianz seiner Mutter Nonna, Chrysoftomus seiner Mutter Anthusa und Augustinus seiner Mutter Monika die Hälfte ihres himmels schuldig.

Der mütterliche Beruf des Weibes bedeutet an sich schon eine Lehraufgabe ohne Schulferien, vorausgesetzt, daß die Mutter sich nicht mit der natürlichen Mutterschaft und mit der leiblichen Pflege ihres hochwohlgebornen Kindes begnügt, daß sie vielmehr, eine rechte Monika, durch seelische Wiedergeburt und geistige Führung des Kindes, auf die tausend kleinen Fragen des täglichen Lebens und auf die großen Fragen des ewigen Lebens Rede und Antwort stehend, den Mutternamen zum zweitenmal, diesmal in einem tieseren Sinne, sich verdient. Das biblische Wort, das die Hausstrau eine Leuchte ihrer Umgebung nennt (Sir. 26, 21), mag diese häusliche Lehraufgabe der Frauenwelt versinnbilden.

6. Die Ranonissenschulen des Mittelalters. Bom altchriftlichen Frauendiakonat führt eine gerade Entwicklungslinie zu ben Kanoniffen ober adeligen Damenftiften, die bom 6. bis 12. Jahr. hundert in großer Zahl (es sind an die 100 mit Namen bekannt) diesseits der Alpen, zumeist auf frankischer, westfälischer und niedersächsischer Erde, in strafferer Zusammenfassung als die altdriftlichen Diakonissen, vorerft aber ohne die strenge klösterliche Form der Ordensschulen, erstanden. Seinrich Schäfer hat mit ehernem Fleiß die zerstreuten Nachrichten über die halbvergessenen Ranonissen quellenkritisch zu einer Monographie gesammelt. Mit diesen Damenstiften waren Schulen verbunden, Internate wie Externate, und zwar muß sich, wenn wir aus dem Kleinbild der erhaltenen Urkunden auf das Ganze schließen dürfen, ein weitverzweigtes Schulfystem von der Erentrudisschule in Salz. burg und von Burich im Guden über ben Odilienberg im Elfaß und Trier hinweg bis Röln und Duffeldorf und Effen erftreckt haben. Diese Ranonissenschulen waren in ber erften Balfte bes Mittelalters diesseits der Alpen die eigentlichen Werkstätten weiblicher Bildungskunft und die Wiege der Frauenbildung, die ba und bort in ben Ritterburgen und an ben Fürstenhöfen ber bamaligen Zeit aufleuchtete. Seit dem 11. Jahrhundert ift der Name Scholastika als Amtsname der Schulvorsteherin in einem solchen Ranonisseninstitut nachzuweisen. Die Entlassungsprüfung, Emanzivation genannt (!), wurde vor einem nur aus Lehrerinnen bestehenden Prüfungsausschuß abgelegt. Jene Schulen erreichten natürlich bei weitem nicht die Höhe, auch nicht die Breite moderner Schulbildung, weber in bezug auf die Bahl ber Schülerinnen noch in bezug auf die Fülle bes Lehrstoffes. Sie hatten nicht ben Chrgeiz, die armen Kinderköpfe mit jener oberflächlichen Bielwifferei zu füllen, die von allem etwas und vom Ganzen nichts weiß. Statt bessen war ihre Schularbeit durch eine tiefreligiöse, hohe Auffassung bes Lehrberufes gefalbt und ganz und gar bem Gottesdienst des Menschenlebens eingeordnet. Die fünftigen Rano. niffen der Schule wurden vor allem für den Chordienst vorgeschult burch Latein, Gefang und Pfalmenftudium, und die Rutenftreiche, die der "Emanzipierten" bei der Entlagprufung zu guter Lett verabreicht wurden, galten wie eine Art Ritterschlag für den Ehrendienst im Beiligtum. Aber auch die "Weltkinder" der Kanonissenschule sollten lernen, daß die Bildung zwar eine schöne Mitgift vom Vater bes Lichtes, ein strahlendes Angebinde der Religion und eine Diakoniffe des Beiligtums fei, daß fie aber niemals als Erfat der Religion wie eine Abgöttin auf den Altar erhoben werden dürfe. Wenn übrigens heute die Bahl der des Lefens Unfundigen immer kleiner und die Zahl der Selbstmörder immer größer wird, so ift damit zahlenmäßig bewiesen, daß die Bildung allein, die Göttin der aufgeklärten Schule, die erlösende Rraft ber Religion nicht vollwertig ersetzen kann.

7. Die Klosterschulen des Mittelalters. Die Kanonissenstifte mit ihrer halb klösterlichen Lebensordnung waren die geschichtlichen Bindeglieder zwischen den altchristlichen Diakonissen und den streng klösterlich eingerichteten Frauenorden des Mittelalters. In Italien hatten die Benediktinerinnen schon seit dem 6. Jahrhundert ihre Niederlassungen, diesseits der Alpen gewannen sie in größerer Ausdehnung erst seit dem 12. Jahrhundert als Ablösung der Kanonissenstifte sesten Boden. Den Frauenschulen des hl. Benediktus und der hl. Scholastika reihten sich seit dem 13. Jahrhundert die Kirchen und Schulen der Zisterzienserinnen, seit dem

14. Jahrhundert die Schulen der Dominikanerinnen zur Seite Die Jahrbücher der Missionsgeschichte singen ein hohes Lied auf die unterrichtliche Mitarbeit besonders der Benediktinerinnen in der Bekehrung der germanischen Stämme. Wo das Himmelreich dem Sensbaum gleich war, den ein Mann auf seinem Felde pflanzte, da war es auch dem Sauerteige gleich, den eine Frau in die Mehlmasse mischte (Matth. 13, 31—33). So steht in der angelsächsischen Missionsgeschichte neben St. Patrick die hl. Brigida, in der deutschen Missionsgeschichte neben St. Bonisatius die hl. Lioba als Lehrerin des Kreuzes unter den Germanen, und es war doch nach dem Wort aus "Dreizehnlinden" "eine Riesensarbeit", diese wilden Bären "bildend zu belecken".

Innerhalb ber Klostermauern hatten die Ordensfrauen nach der Ordensregel neben den gottesdienstlichen Übungen und ben Sandarbeiten täglich eine feste Zeit zu lesen und zu studieren, biblische und liturgische Handschriften abzuschreiben und auszumalen und die weibliche Jugend in Singen und Lesen und züchtigem Wesen zu unterweisen. Karl Bücher hat aus dem Frankfurter Archiv die diesbezügliche Verordnung einer klöfterlichen Ordens. regel des 14. Jahrhunderts mitgeteilt: "Es lert die schuolmeisterin bie jungen singen und lefen, wie sie mit zühten folben wesen, beibe fprechen unde gen, ze fore nigen unde ften." In Beiten, in benen die Beschäftigung mit den Büchern in den Augen der fampf- und turnierlustigen Männerwelt als etwas Unmännliches galt, war den Ordensfrauen die tägliche Lesung der Meisterwerke ber driftlichen Literatur, besonders der Heiligen Schrift und der Bäterschriften, zur Pflicht gemacht. Auch die Frauenklöfter hielten sich nicht überall auf der idealen Höhe ihrer Jugendzeit, und mancherorts war, als die prüfende Stunde der Glaubensneuerung tam, das Öl in den Lampen der Jungfrauen ausgegangen. An andern Orten wurden aber gerade durch die Glaubenstreue einzelner Frauenklöster, wie des Zisterzienserinnenklosters Mariental in der fächsischen Laufit, ganze Ländergebiete bem alten Glauben erhalten. Wenn man den Baum nach seinen Früchten beurteilen

barf, werfen die lichtverklärten großen Frauengestalten des deutschen Mittelalters auch auf die Rlofterschulen einen Lichtstrahl gurud. aus denen sie hervorgegangen waren oder in beren Geifteswelt sie lebten: eine Berzogin Hadwig vom Hohentwiel, die bas Griechische als Unterrichtsfach in den Studienplan der Schule von St. Gallen einführte, eine Raiserin Mathilde, die häufig vor bem erften Sahnenschrei ben gangen Pfalter gebetet hatte, eine hl. Hilbegard von Bingen, das Drakel ihrer Zeit, eine hl. Hilba, ebenfalls Abtissin, die mehr als einmal an Bischofsversammlungen teilnehmen durfte und insofern an jene Hulda des Alten Bundes erinnert, die sogar vom Hohenpriester um Rat gefragt murde (4 Kön. 22, 14), eine Roswitha von Gandersheim, "vielleicht der fühnfte und originalste Frauentypus" (Rösler, Die Frauenfrage 2 [1907] 256), eine hl. Gertrud die Große, die Leuchte ber Menftik, eine Berrad vom Obilienberg im Elfaß, bie in ihrem "Garten ber Wonne" (Hortus deliciarum) uns eine Darftellung ber gesamten Erziehungs. wissenschaft des 12. Jahrhunderts und eine der wichtigsten Quellen ber mittelalterlichen Rulturgeschichte geschenkt hat, und andere Lichtgestalten, die zu hell strahlen, um einer stockfinstern Umgebung anzugehören. (Die Bürgerschulen, die feit dem 14. Sahr. hundert von den Städten errichtet wurden, die Beguinenschulen, die besonders die armen Kinder des Volkes in Lesen und Schreiben und weiblichen Sandarbeiten unterrichteten, gehören nicht mehr zu meinem Thema.)

### 3. Schluffolgerungen.

1. Kirche und Schule. Wir werden nie eine lückenlose Geschichte der weiblichen Lehrtätigkeit in den altchristlichen und frühmittelalterlichen Jahrhunderten zu lesen bekommen. Der Lehrberuf ist an sich und zumal im Geiste des Evangeliums ein stiller Apostolat, ohne Lärm und Außenprunk, und die Jahrbücher der Geschichte werden dieses stille Heldentum innerhalb der Schulmauern, abseits vom Lärm der Straße, niemals lückenlos buchen, so wenig wie die Großtaten der Gnade in der Stille des Heilig-

tums. Es genügt aber auch eine lückenhafte Darftellung ber Erziehungegeschichte, um die Rirche als die große Lehrerin und Erzieherin der Bolfer zu erweisen, vor deren Lehr. stuhl auch die als Jünger sich einfinden, die sonst als Lehrer auf dem Lehrpult fteben. Wir hatten heute fein Schulfpftem in diesem herrlichen Ausbau, wenn nicht die Menschheit von der gottgesetten Lehranstalt ber Rirche ben Gedanken abgelesen hätte: Die Wahrheit wird nicht von jedem einzelnen Menschenkind neu erfunden, sie wird in autoritativer und festgefügter Form von der lehrenden Rirche der hörenden übermittelt. Der Schulgedanke der gebildeten Bölker ift beschlagnahmtes Kirchengut. Bom Priskatypus der apostolischen Urkirche bis zum Monikatypus der Bäter. zeit, vom Scholaftitatypus des frühen Mittelalters bis zu ben Beguinen bes späten Mittelalters, die ihre Schulen gerabezu Gotteshäuser nannten, hat die lehrtätige Frauenwelt im Beifte ber Kirche und unter bem Segen ber Kirche ihre Mission voll. endet. Der Scholastikatypus der neuen Zeit, der Orden des göttlichen Rinderfreundes ohne Ordenstleid, wird diese große Uberlieferung der Sahrhunderte aufgreifen und in die neue Zeit übersetzen müssen.

2. Gegenwart und Vergangenheit. Die beiden letten Jahrhunderte seit Fénelon haben in Schrift und Tat einen vielgestaltigen pädagogischen Betrieb in Bewegung gesetzt, und "das Jahrhundert des Kindes" wird noch weitere neue Lehrweisen und Unterrichtsformen sich schaffen. Der Pfingstgeist ist nicht in einer Feuerzunge, sondern in einer Fülle von Zungen erschienen und hat in den verschiedenen Jahrhunderten in verschiedenen Zungen und auf verschiedenen Wegen die lichtsuchenden Menschengeister in der Schule der Kirche zum Lichte geführt; er wird auch für die neue Zeit in dieser Schule die rechten Zungen beredt machen. Unsere Schularbeit gehört der Gegenwart ist die Vergangenheit, aber der Unterbau der Gegenwart ist die Vergangenheit, und die Schule von heute ist durch unlösliche geschichtliche Zusammenhänge mit der Schule von gestern

verbunden. Auch die Schule des 20. Jahrhunderts wirtschaftet, mehr als man gewöhnlich glaubt, bei allen neuen Lehrweisen mit den geerbten Talenten früherer Jahrhunderte. Theobald Ziegler, in dessen, Geschichte der Pädagogik" niemand Begeisterung für Altertum und Mittelalter suchen wird, sagt dort in der Einleitung: "Wenn im wechselnden Spiele der Theorien und Methoden heute so vieles auftaucht, was sich . . als neu ausgibt, so wird die Geschichte lehren können, wieviel von diesem scheinbar Neuen schon dagewesen ist."

3. Die Lehrmission ber Toten an die Lebenden. Un der nordafrikanischen Ruste bei Algier steht auf dem Berge das Heiligtum Notre-Dame d'Afrique und davor auf einer vorspringenden Felsenplatte ein einsames leeres Steingrab, im Anblick des weiten Mittelländischen Meeres den Toten zum Gedächtnis, die braugen im Meere ein vergeffenes Grab gefunden haben. Aux morts de la mer! Ein treues Gedächtnis den Berufsschwestern, die vergessen im Meere ber Zeiten ruben! Wenn an jedem Sahresfest bes Vereins ber verftorbenen Bereinsschwestern gedacht wird, dann mag an einem Jubilaumsfest ber Rüchlich sich erweitern und ein Gebetsgebenken für alle Rolleginnen zum Simmel steigen, die vergeffen im Meere der Zeiten ruhen. Bis der Hallensche Komet wiederkommt, wird der Katholische Lehrerinnenverein sein Jahrhundertjubiläum feiern. Von uns wird niemand mehr dabei sein. Aber hoffentlich werden sie dann auch der Toten zwischen 1910 und 1985 gedenken.

Wir sprachen von der Lehrsendung der Frauenwelt. Auch die Toten haben einen Lehrauftrag an die Lebenden. Wir haben sie gesehen, die Ehrengarde des göttlichen Kinderfreundes, wie sie in langem Zuge im Geiste des Pfingstgeistes durch die Zeiten zieht, und haben sie gehört, wie sie das hohe Lied vom Werte der Kinderseele singt. Alle diese großen Frauengestalten der Vergangenheit im Dienste des göttlichen Kindersreundes sind Verufsahnen der katholischen Lehrerin; denn sie haben in ihrer Bibel das Buch der Weisheit gelesen und in ihren

Gebeten das Ave Maria gebetet. Lernen Sie von den Toten Ahnenstolz, katholisches Bewußtsein! Wir sind nicht Arbeiter der elsten Stunde, wir schlagen unsere Wurzeln in altchristliches Erdreich. Unsere Erziehungshochziele sind nicht Strandgut der Neuzeit. Wir machen uns die neuen Lehrweisen und Mittel der neuen Schule zunuße, in den höchsten und letzten Grundsätzen aber sind unsere erziehlichen Hochziele Geist vom Geiste des ersten Pfingsttages.

Auch die Toten haben eine Lehrsendung, und wir lernen von ben Toten, daß das Geheimnis ber großzügigen und die Rufunft erobernden Wirksamkeit auch auf padagogischem Gebiet Die Organisation ift. Der altchriftliche Witwendiakonat war organisiert, die Ranonissenschulen und Ordensschulen des Mittel. alters waren in andern Formen, aber mit dem gleichen Gedanken bes modernen Bereinslebens, organisiert. Lernen wir von ben Toten: Der Zusammenschluß ift das Geheimnis unserer Rraft, um mit Gottes Unade Großes zu schaffen und das Geschaffene über bas Grab der einzelnen Lehrerin hinweg für die Zukunft zu sichern. Im Ratholischen deutschen Lehrerinnenverein hat die Organisation unter dem Segen Gottes in wachsendem Ausbau die verschiedenen Lehrgebiete und Fürsorgegebiete zu einem einheitlichen Dom mit verschiedenen Kapellen zusammengeschlossen. Lassen Sie die Begeisterung für diesen Verein nicht verglimmen wie das bengalische Feuer geftern abend am Chrenbreitstein! Sagen Sie es zu Baufe allen Rolleginnen, die 12000 Mitglieder bes Bereins follten wie zwölf Apostel in apostolischer Auffassung des Lehrberufs und in apostolischer Ginheit zusammenstehen zur Lehraufgabe der Frauen in der Reuzeit!

# V. Die heilige Encharistie als Weihe des Familienlebens und der Familienlektüre.

Rede in der Frauenversammlung auf dem XX. Eucharistischen Weltkongreß zu Köln am 5. August 1909.

Om Gotteszelt des Alten Bundes, in der Vorkammer unseres Tabernakels, stand auf der einen Seite der goldene Tisch mit den zwölf geweißten Broten und auf der andern Seite ber goldene Leuchter mit den sieben geweihten Flammen. Mit zwölf Prophetenzungen haben die zwölf Brote auf dem goldenen Tische ben Bätern der Vorzeit in der Sprache der Bilderschrift zugerufen: Guer Gott läßt euch nicht hungern, er öffnet feine Sand, vom Beiligtum aus euch zu nahren mit dem Brote feiner Gnade. Wie im Chorgebet antworteten von der Gegenseite die Flammen vom golbenen Leuchter: Guer Gott läßt euch nicht im Finftern, er läßt sein Angesicht über euch leuchten, vom Beiligtum aus euch zu lehren mit dem Lichte seiner Offenbarung. Brot und Licht die schönften Gottesgaben im Reiche der Natur und im Reiche ber Gnade! Wo immer der Hunger eines Menschenkindes gestillt wird, der leibliche ober seelische Hunger, von der Muttermilch an der Wiege bis zur heiligen Wegzehrung auf dem Sterbebett und darüber hinaus bis zur ewigen Rommunion des Himmels, alles ist Brot aus Gottes Händen. Und wo immer ein Licht. strahl in ein Menschenleben fällt, Sonnenstrahlen aus dem Berzen der Mutter. Sonnenstrahlen aus dem Herzen des Heilandes, alles Licht zwischen Taufferze und Sterbeferze und barüber hinaus, bis bas ewige Licht uns leuchtet, alles ift Licht aus Gottes Augen.

Brot und Licht in der höchsten Form, die Fronleichnamsgabe unter der Gestalt bes Brotes und die Pfingstgabe unter dem Bilde des Lichtes, Sucharistie und Evangelium sind als schönstes Brautgeschenk der Kirche Gottes zur Verwaltung und Verteilung übergeben. Mir ist der Auftrag geworden, in dieser großen Versammlung des Katholischen Frauenbundes und seiner Gäste mit ein paar Gedankenstrichen den Anteil der christlichen Familie an

diesen heiligen Gottesgaben anzudeuten: die heilige Eucharistie als himmlische Seelenspeise und die gute Lesung, bas Licht aus den Büchern, als geistige Nahrung unserer Familien. Mit andern Worten: die heilige Euchariftie als Weihe des Familienlebens und als Weihe ber Familienlekture.

### 1. Die Weihe des Familienlebens.

Die heilige Eucharistie hat von Haus aus tiefinnere Beziehungen zur Familie: Der Genuß des alttestamentlichen Ofterlammes, also sozusagen die vorchristliche Kommunion, war eine Familienfeier, ein rechter Hausgottesbienst. So war es damals, als die Geheimnisse des Gottesreiches, mit sieben Schleiern verhüllt, noch in der Wiege lagen. Und als die Schleier weggezogen waren, als das Zepter des Priefterkönigs vom Abendmahlsaal auf Sion ausgegangen war, ba öffnete sich wieder das Haus gläubiger Familien gaftlich ber heiligen Guchariftie, damals als noch keine Kirchen standen und die Apostel in Rom im Hause der hl. Pragedis und anderer Frauen die heiligen Geheimnisse feierten. Da war dem Hause der Familie, der ersten Berberge ber heiligen Eucharistie, Beil widerfahren. Mit tiefem Sinn hat seitbem die Kirche ben 127. Pfalm, ein Familienibull bes Alten Bundes, im Fronleichnamsbrevier auf die Tafelrunde des eucharistischen Tisches angewendet. Unter einem vierfachen Gesichts= punkt ift die heilige Gucharistie ber Haussegen ber Familie: zunächst als Hochschule des Glaubens.

Als Hochschule des Glaubens schult die heilige Guchariftie unser Auge, in der Sulle des Menschlichen das Göttliche und in ber Hülle des Irdisch-Unscheinbaren das Ewig-Große zu erkennen. Reicht die Spannkraft des gläubigen Geistes so weit, daß wir in der Hülle der Brotsgestalt unsern Herrn und Gott erkennen, dann reicht auch die geistige Sehkraft, um mit den Augen des Glaubens in der Che, die vor dem Tabernakel geschlossen wird, das Schattenbild des zweimal heiligen Zweibundes zwischen Chriftus

und seiner Kirche und in den getauften Kindern dieser Che Kronprinzen des himmlischen Baters, Geschwisterchen des Jesustindes, Kapellen des Heiligen Geistes zu erblicken. Dann reicht die Sehkraft, um in der oft recht nüchternen Hausarbeit und in der sozial-caritativen Frauenarbeit diesseits der Haustür die Erfüllung des blutgesiegelten Testamentes unseres Heilandes zu erkennen. Dann reicht die Sehkraft, um in den Kranken der Familie die Abbilder des kreuztragenden Heilandes und in allen Bitterkeiten des Familienlebens die Grüße einer guten Borsehung zu erkennen. All diese großen Geheimnisse der christlichen Lebensanschauung, die das Leben der Familie verklärend in eine höhere Welt heben, sind in der heiligen Eucharistie verankert. Darin liegt der erste eucharistische Segen für die Familie.

Ein Haussegen von unerschöpflicher Segenskraft ist die heilige Eucharistie zweitens als Hochaltar der Gnade. Das Christentum Christi ist nicht bloß Weltanschauung; in seinem innersten Wesen ist es Erlösung und Sakrament. Darum ist auch die heilige Eucharistie, der Höhepunkt der christlichen Religion, nicht bloß die Hochschule der Weltanschauung, sie ist im innersten Wesen der Hochaltar der Gnade. Nun aber muß der Gnadenstrom, den das heiligste Sakrament in Umlauf setzen will, um das Angesicht der Erde zu erneuern, zuerst in die Familie, in die Reimzelle der menschlichen Gesellschaft, hineingeleitet werden. Wie das Erlösungswerk Christi, die Erneuerung der Menschheit, mit der Heiligung der Wiege und des Familienlebens seinen Anfang nahm, so will auch die Gnade des eucharistischen Heilandes erst Haussegen und dann Weltsegen sein.

Ein Hochaltar der Gnade wird das heilige Sakrament des Altars für die Familie, wenn die Kinder ihre erste heilige Kommunion und wenn die Eltern ihre letzte heilige Kommunion empfangen, wenn bei der Erstkommunion der Kinder die Eltern, vielleicht nach einem Zustand gegenseitiger Entfremdung, den Weg zu ihrem Herzen und manchmal an der Hand ihres Kindes auch den Weg zu ihrem Heiland wiederfinden, und wenn bei der Letzt-

tommunion der Eltern die Familienstube in eine Sakriftei sich verklärt, beren Rirche nicht mehr auf dieser Erde fteht. Gin Hoch. altar ber Gnade wird das heilige Sakrament des Altars für die Familie, wenn Eltern und Rinder gemeinsam zur heiligen Rommunion gehen, und wie sie zu Sause an einem Tische bas Brot dieses Lebens genießen, in einer gemeinsamen Rommunion am Tische des Herrn eines Herzens und eines Sinnes werden. So flutet der Segen der Eucharistie reich wie ein Paradiesesstrom durch die Häuser.

Das Geheimnis des Altars ist drittens als Opfer wie als Rommunion das Söhenfeuer sittlicher Opferkraft und auch unter diesem Gesichtspunkt ein Familiensegen. Un diesem Söhenfeuer entzündet fich jener felbstlose, opferftarte Familienfinn, ber in erster Linie glücklich machen und bann erst glücklich werden will, der das Blück mehr in den erfüllten Pflichten als in den erfüllten Bünschen sucht, perfonliche Bunfche und Launen opfern kann, nur damit der Friede wie eine ewige Lampe im Heiligtum der Familie nicht erlösche. Will die Arbeit, zum größeren Teil bas Los bes Mannes, ben Bater erdrücken, aus der heiligen Guchariftie kommt ihm neue Arbeitskraft, wenn nur gerade er, der für die Familie das tägliche Brot des leiblichen Lebens verdient, dem Brot bes ewigen Lebens sich nahen wollte. Will das Leid, zum größeren Teil das Los der Frau, die Mutter erdrücken, wie ein Gruß flüstert es aus dem Tabernakel: "Sei mutig, meine Tochter! Sei des Meisters wert! Du mußt der Welt die Kraft der heiligen Kommunion beweisen!" Un den Quellen, aus benen die Märthrerfrauen sich Seldenkraft zum Sterben tranken, wird das schwache Geschlecht auch zum Helbentum des häuslichen Lebens erftarken. Wie viele Schwestern der Martha und Monika gehen Tag für Tag zur heiligen Meffe, um an diesem Berdseuer sittlicher Opferkraft die Fackel einer großen, starten Opferliebe fich anzugunden und bann untertags auf ihrem Arbeitsfeld in der Rraft des Altaropfers die Opfer des täglichen Lebens zu bringen! So sprühen die Funken vom Altare, von diesem Herdseuer der Opferkraft, in die Häuser, und viele Wasser ber Trübsal werden sie nicht löschen.

Noch ein Segen hat in der Eucharistie seine Quelle und in der Familie seine Mündung: Für die Erziehungsarbeit der Familie ist die heilige Eucharistie geradezu eine pädagogische Richtlinie.

Die Mutter Samsons erhält vom Engel des Herrn die Weisung: Du sollst nichts Berauschendes trinken und nichts Unreines essen, denn das Kind, dem du das Leben schenken sollst, wird ein Gottgeweihter sein. Hier ist in einem Bibelwort (Richt. 13, 3 ff.) das zarte Geheimnis ausgesprochen, daß die Heiligung der Mutter die Heiligung des Kindes unter ihrem Herzen werden kann. Wieviel mehr wird die heilige Kommunion, das Essen der himmlischen Speise seitens der Mutter, auch dem Kinde ihres Herzens zugute kommen!

Die kleine Maria Magdalena von Pazzis drückt sich an die Mutter, da diese von der heiligen Kommunion zurücksommt: Mutter, laß mich ganz nahe bei dir sitzen, damit ich ganz nahe beim Heiliger Shrsucht zum Later empor; denn der Vater kommt aus der Kirche und hat dort den Heiland empfangen. Die Augen des Kindes sehen schärfer als unsere Augen, sie sehen das strahlende Segenskreuz, das der Heiland dem Vater auf die Stirn gezeichnet. So verklärt die heilige Kommunion das Ansehen der Eltern, und darin liegt ein unschätzbarer erzieherischer Wert, ein pädagogischer Segen.

Und ziehen die Kinder fort vom Elternhaus in eine Welt, wo Unschuld und Gottes Gnade furchtbar billig sind, dann wissen gläubige Eltern, daß sie von der Kommunionbank aus eine Heerschar guter Geister ihren Kindern nachsenden können, um sie zu behüten auf all ihren Wegen. Ich kenne für einen jungen Mann in der Fremde keinen stärkeren Beweggrund sittlicher Zucht als diesen Gedanken: "Den Leib, den deine Mutter dir gegeben, den dein Heiland in der heiligen Kommunion geweiht hat, den

Leib barfft bu nicht ber Schande preisgeben", und fenne für eine Mutter fein schöneres Kommuniongebet als biefes: "Herr, laß die Rinder, die ich mit meinem Herzblut erzogen, die du mit beinem heiligen Fleisch und Blut ernährt, Berr, lag unsere Rinder nicht geschändet werden." Und ziehen die Eltern fort von ber Er de, senkt sich die große Scheidemand des Todes zwischen Eltern und Kinder, dann ift es Grundsat bei guten Kindern, wo möglich am Ramenstag ober am Sterbetag ber Eltern die heilige Rom. munion zu empfangen. Dann hebt sich wieder die Scheidewand, und die Speise bes emigen Lebens verbindet wieder, mas ber Tod getrennt hat. Die heilige Guchariftie — ein erzieherischer Segen ber Familie schon vor der Geburt ber Kinder und noch nach dem Tode der Eltern!

So ift das Geheimnis des Altars die Weihe des Lebens am häuslichen Berde von der Wiege bis zum Grabe als Sochschule bes Glaubens, als Hochaltar ber Gnabe, als Höhenfeuer sittlicher Opferkraft. Grund genug, die Säuser zu schmücken, wenn der Berr im Triumphe burch die Strafen zieht und die Säuser ber Familien fegnet. Wie aus dem Stadtbilde von Roln, aus dem Gewirr der Säuser der Kölner Dom zum himmel ragt, eine Riesenmonstrang bes heiligften Gakramentes, so ift die beilige Eucharistie das Söhenland fatholischen Familienlebens in Diesen Bäusern im Umfreise bes Domes.

### 2. Die Weihe ber Familienlekture.

Es ist etwas Merkwürdiges um das Wissenwollen der Menschenkinder, um jenen geistigen Sunger, der ichon die Rinder treibt, mit ihren tausend Fragen die Mutter zu guälen, ber sogar im dunklen Erdteile die Reger dem Koranleser lauschen läßt, der schließlich auch die Freude am Lesen geboren hat. "Sehnsucht nach Offenbarung" hat Goethe diesen tiefen Zug der Menschennatur genannt. Dieser Wissensdurft kann in sehr reich abgestuften Formen sich äußern; ich bente nach unten an den Bäderjungen, ber aus Neugierde bas Extrablatt auf ber Strafe

fauft, und nach oben an den äthiopischen Minister, der auf der Heimfahrt vom Osterseste in Jerusalem den Propheten Jsaias als Reiselektüre liest (Apg. 8, 28 ff.). Im Grunde aber ist dieser Wissensdurst ein gesunder Trieb, ein schönes Wiegengeschenk vom Vater des Lichtes, der nach dem Psalmworte (103, 2) mit dem Lichte wie mit einem Mantel umkleidet ist und mit einem schöpferischen "Es werde Licht" (1 Mos. 1, 3) zwischen Licht und Finsternis teilte.

Jeder Glaubensatt ift zugleich ein Geistekaft, ein Lichterlebnis; ber Glaube an die Euchariftie, an das höchste Geheimnis unserer Liturgie, ein Geistesakt im ragenden Sinne des Wortes. Thomas von Aguin, der hier in Köln in der Mitte des 13. Jahrhunderts weilte, gerade bamals, als die Fundamente zum Kölner Dom gelegt wurden, der in seinem unfterblichen Fronleichnamshymnus Lauda Sion Salvatorem einen geistigen Kölner Dom erbaute, Thomas von Aguin, ber Meisterfänger ber Eucharistie, ist zugleich eine Sonne der Geifteswiffenschaft. Auch unter dem Schleier ber Brotsgeftalt ift der Heiland Licht, und Finsternis ift nicht in ihm (1 Joh. 1, 5). Auch das Geheimnis der Geheimnisse will ben Geift nicht umnachten und die Stirn nicht verbrettern. Im Gegenteil, den Jüngern von Emmaus wurden beim Brotbrechen "die Augen aufgetan" (Luk. 24, 31). "Tretet herzu, und ihr follt erleuchtet werden" (Pf. 33, 6). Die heilige Eucharistie ist Baum des Lebens, aber auch Baum der Erkenntnis, die Befiegelung des Bibelwortes, daß wir für das Licht und nicht für die Finsternis berufen find (1 Betri 2, 9), die Besiegelung bes natür. lichen Wiffenstriebes.

Aber freilich, der an sich gute Wissenstrieb und Lesetrieb der Jugend muß wie jede Naturanlage erzieherisch ausgebildet werden. Es wäre wie ein Gottesraub an einer Gottesgabe, dieses Talent ungenütt im Schweißtuch zu vergraben. Es kann die Lesewut zu wild-grotesken Unarten verführen und dem Zuchtlosen eine Falle werden. Der Lesehunger kann aber auch unter Zucht und guter Führung ein Schwungrad geistigen Fortschritts und

ein Söhensteuer religiösen Söhenflugs werben. Der Junge, ber burch seine dummen Indianer- und Räubergeschichten zu dummen Streichen oder gar zum Verbrechen verhett wurde, hätte burch qute Lesung in strenger Bucht ein Mann bes Guten werben tonnen. Run aber hängen die sittliche Erlaubtheit und sittliche Gute bes Lesens besonders von zwei Bedingungen ab: es barf höhere Güter (wie berufliche Pflichten oder Gottes Gnade) nicht zu Schaden bringen und muß auf den rechten Gegenstand bingerichtet fein. Mit andern Worten: 3 wei Dinge gehören jum rechten Lefen: ber rechte Lefer und bas rechte Buch. Daraus entstehen brei Fragen ber Erziehung zum Lesen: Wie man lesen soll, was man nicht lesen soll, was man lesen soll.

Bur erften Frage: Wie man lefen foll, fordert die driftliche Leseordnung eine vernünftige Absicht und Selbst. beherrschung. Die einen lefen zum blogen Zeitvertreib und werden älter dabei; die andern lesen zur Erweiterung ihres geistigen Gesichtstreises und werden klüger babei; wieder andere lesen zu ihrer Erbauung und werden beffer babei. Lefen foll ben müben Geift abspannen, nicht überspannen, soll ben suchenden Geift anregen, nicht aufregen. Die gute Absicht schreibt bas Vorwort bes Buches, die Selbstbeherrschung muß das Schlufwort diktieren. Der Leser barf sich nicht vom Buche beherrschen lassen, er muß das Buch beherrschen. Die heilige Gucharistie ist die fräftigste Triebfeder dieser Selbstbeherrschung. "Kind", spricht die Mutter, "bu barfft nicht bis Mitternacht fortlesen, bu mußt morgen früh zur heiligen Messe geben." "Dem, ber siegt" (in dem schönsten Sieg der Selbstbeherrschung), "will der Herr bom Baume des Lebens zu effen geben" (Offb. 2, 7). Der Genuß bes himmlischen Mannas und der Trunk aus dem Relche des Beiles muffen nach und nach den Geschmack am Lesefutter verlorener Söhne und am Becher Babylons verleiden.

Bum zweiten Bunkt ber Lesepabagogik: Was man nicht lesen soll. Die Auslagen mancher Geschäfte, bann und wann auch die Gerichtsverhandlungen, werfen grelle Schlaglichter in eine bunkle Ecke unserer Rultur, wo die Seelenhandler hausen, die aus den niedersten Trieben des Menschen Metall schlagen und Geschäfte machen. Die Schundliteratur ift ein Moloch, ber jahraus, jahrein Sunderte von Kinderopfern fordert, von Kindern, die alle mit dem Blute des Beilandes erlöst und mit dem Sorgen. freuze ihrer Eltern gezeichnet sind. Medizinische Traktate und Traktätchen, deren ärztliche Ratschläge jeder sittlichen Ordnung Hohn sprechen, haben in unsern Familien schlimmer gehauft als der schwarze Tod und dem Vaterlande mehr Menschenleben gekostet als der blutigste Rrieg. Der Freund der wahren Runft kann nur mit tiefer Entrüftung beobachten, wie unter ber falschen Flagge der Kunft funftlose und sittenlose Ware, in der ausgeschämtesten Form schon auf dem Titelblatt kenntlich, in die Familien eingeschmuggelt wird. Voltaire hat gesagt: "Es gibt Bücher, bei beren Lekture man Luft verspürt, auf allen Vieren zu friechen." Roch drastischer hat ein deutscher Satirifer, der so wenig wie Voltaire ein Heiliger war, es ausgesprochen: "Noch immer schmückt man den Schweinen bei uns ben Ruffel mit Lorbeerblättern." Nehmen Sie ein derbes Wort in einer derben Sache nicht übel!

Gott Dank, es hat eine starke Bewegung eingesetzt, um der Schlammflut eine feste Wehr zu bauen, und die mutigen Vorkämpser dieser Bewegung, wie die "Allgemeine Rundschau" und der "Volkswart", verdienen kräftige Unterstühung. Wir können nicht wie St. Paulus auf dem Marktplatze von Sphesus die schlechten Bücher mit kurzem Prozes dem Feuer weihen; ein Funke aber von jenem paulinischen Feuer muß in jedem zünden, dem die Shre seines Hauses und die Gnade Gottes in den Herzen der Jugend etwas Heiliges ist. Den Frauen hat Gott einen größeren Ekel vor dem Gemeinen und ein stärkeres Mitleid mit den Opfern der schlechten Lektüre ins Herz gegeben. Die Frauen müssen des halb in der ersten Reihe mithelsen, damit das Gemeine in den Schausenstern und aus den Händen der Jugend verschwinde. Die Mutter vollends, die verantwortliche Bücherverwalterin

bes Hauses, das Ministerium bes Innern, muß auf bas Lesen ihrer Kinder ein scharfes Auge haben. Die junge Welt weiß mit geschicktester Gewandtheit die zweideutigen Bücher ber Leih. bücherei oder der Schulkameraden hinter dem Rücken der Mutter zu verstecken und im Konversationslexikon gewisse Dinge unter gewissen Stichworten zu finden. Eine kluge und entschiedene Aufsicht seitens der Mutter kann der Familie schwere Koften ersparen.

Der Herr hat im heiligen Sakrament sein Zelt unter uns aufgeschlagen, in bürgerlicher Nachbarschaft bei den Wohnungen der Menschenkinder — eine Dase des Himmels auf irdischer Steppe. Dem Volke von Sion wurde gesagt: Der Herr ist in eurer Mitte; ber Boden, auf dem ihr lebt, ist geweiht durch die Nähe bes Heiligtums auf Sion. Wieviel mehr find unfere Baufer durch die Nähe des Tabernakels geweiht! Gnaden sind immer auch Pflichten. Gottes Belt unter ben Menschenkindern ift eine Gnade, ift aber auch eine beilige Pflicht, sein eigenes Zelt nun in die Rähe des Heiligtums zu ftellen, nicht in die Umgebung der Kloake, aus der die Schlammliteratur emporsteigt. So wird die heilige Cucharistie zum Bücherverbot aller schlechten Bücher. Der Tand kann uns nicht heilig fein, folange bas Beilige uns nicht zum Tande ward.

Schundlektüre seinerer Sorte ist auch jene Pfennigware in schillernden Farben und jene Sensationsliteratur, die nichts als Phantafiefutter ift, ohne unmittelbar religionsfeindlich oder unfittlich zu fein, und mit ihren ewigen Drehorgelmelodien von den getauschten und wieder zerbrochenen Ringen viel kostbare Zeit vertändelt. Solche Romanleserinnen träumen sich in eine Welt ber Phantafie hinein, die mit dem wahren Weltbild nicht zusammen. ftimmt. Rommt bann die rauhe Wirklichkeit des Lebens und bläft den Phantasten die Luftschlösser der Phantasie wie Kartenhäuser über den Haufen und wirft ihnen die langen Wunschzettel ihrer Romanwelt zerfetzt vor die Füße, dann gibt es unzufriedene und griesgrämige und verhitterte Menschen, die für die ernsten Aufgaben des Lebens nicht taugen. Auch dieses "Lügenbrot" steht auf der Verbotsliste der Eucharistie, denn die Eucharistie ist das Sakrament der Wahrheit.

Ich rede hier vom Bücherlesen, nicht vom Bücherschreiben. Und boch barf ich mit einem Wort die Schriftstellerinnen, Die eine große Sendung an die Mitwelt haben, baran erinnern, baß die heilige Eucharistie auch eine literarische Richt. linie ift. Die edlen Runfte haben in heiligem Wettstreit Die Bierde des Gotteshauses geliebt, aber trot aller fünstlerischen und ästhetischen Umrahmung liegen die eigentliche Herrlichkeit und Größe ber Eucharistie in ihrem Innern. Gin Buch, bas nichts als Außenput ift, deffen Berrlichkeit in der schönen Ginband. becke und auf bem Titelblatt aufgeht, ift wie eine Sunde gegen die Eucharistie. Erft recht, wenn es ein Gebetbuch ift. Vor bem Tabernatel bestimmt sich banach auch bas rechte Berhältnis zwischen literarischer Schönheit und religiöser Sitt. lichkeit, und damit löst sich eine schwere Frage der modernen Literatur. Wie das Geheimnis des Altars den äußeren Rahmen ber Runft nicht verschmäht, seine eigentliche Größe aber im Innern birgt, so darf auch die äfthetischekunstlerische Augenseite der Lite. ratur einerseits nicht unterschätt, anderseits aber nur als Mittel, nicht als Zweck — nur als Rahmen, nicht als Bild eingeschät werden. Die Runft foll unfern Gott im Tabernakel mit anbeten, foll aber nicht als Abgöttin felber auf ben Altar erhoben werden. Die Sittlichkeit darf niemals der Schönheit geopfert werden. Insofern ift die heilige Gucharistie auch eine Richtlinie der Literatur.

Der britte Abschnitt der häuslichen Lesepädagogik: Was man lesen soll. Die Familie muß dem Hauspersonal gute und dem einzelnen passende Bücher bereitstellen. Der bloß verbietende Hinweis auf das, was man nicht lesen soll, würde in den Kindern Adams den Hunger nach den verbotenen Früchten erst recht reizen, wenn wir nicht gleichzeitig wirklich erlaubte Lesestüchte ihnen reichen. Zu diesem Zweck gehört in jedes Haus eine dem wirtschaftlichen und geistigen Stande der Familie anseine dem wirtschaftlichen und geistigen Stande der Familie anseine

gepaßte fleine Sausbücherei, eine "Seelenapothete", wie bie Griechen die Bücher nannten. Großmutter wird ben Ropf bagu schütteln, und boch besigen wir noch aus dem 9. Jahrhundert, also tausend Jahre vor Großmutters Zeiten, einen Brief der Mark. gräfin Dhuoda an ihren Sohn mit der Mahnung, sich "recht viele Bücher" anzuschaffen. Der Bücherschrant - verschließbar, weil er andere Bücher für die Kleinen und andere für die Großen enthält - gehört zum Hausgerät der Familie des 20. Sahrhunderts bringlicher als ber Silberichrant. Legen wir mehr Bücher unter ben Christbaum, setzen wir einen festen Bosten für Bücher und Zeitschriften in ber Familienrechnung an, so wird nach und nach eine kleine Sausbücherei zusammen. wachsen, die auf Geschlechter hinaus wie ein stiller hausmissionar im Saufe wirkt. Es ift eine neue Belaftung ber Familienkaffe, eine neue Steuer in einer steuerreichen Zeit, aber es ift eine Bermögensanlage, die den Kindern reiche Binfen bringt. Mit den Summen, die alljährlich groschenweise für Hintertreppen. literatur verschleubert werden, könnte man viele gute Büchereien errichten.

Die sozialwirtschaftlichen Verhältnisse ber einzelnen Familien find zu verschieden, als daß man in Bausch und Bogen für alle Familien ein festes Bücherverzeichnis aufstellen konnte. Sie haben hier am Rhein ben Borromäusverein (Bonn, Münfterplat 10), der für die Einrichtung von Büchereien besondere Vergünstigungen gewährt. Auch das Organ des Ratholischen Frauenbundes und "Die christliche Frau" enthalten wertvolle Winke zur Anschaffung von Büchern, und gewiß werden auch Ihre Seelsorger, die Diener der Eucharistie, Ihnen Ratgeber in dieser Frage sein.

Den Grundftod der Familienbücherei sollen die heiligen Schriften des Neuen und Alten Testamentes in einer kirch. lich genehmigten Ausgabe bilden, das Buch der Bücher, die fleine Bücherei des göttlichen Wortes, die mit dem Blute des Lammes geschrieben und mit bem Siegelringe des Beiligen Beiftes gesiegelt ift. Wie am Tische bes Herrn alle Familien bas gleiche Manna empfangen, so verschieden auch ihre Tischkoft zu Hause sei, so ist auch das Buch der Bücher Geisteskost für alle, so verschieden auch sonst die Bücherkost der einzelnen sei. Die Lesung und Betrachtung der Heiligen Schrift ist sogar eine Art geistiger Rommunion; denn die Seele des heiligen Buches ist Heilandgeist. Das goldene Büchlein der "Nachsolge Christi", das wie ein fünstes Evangelium durch die Menschheit wandert, sagt in dem Kapitel über die zwei von Gottes Hand gedeckten Tische (4, 11), von Evangelium und Eucharistie: "Zwei Dinge sind mir zum Leben unerläßlich: Licht und Brot, Gottes Wort in der Heiligen Schrift als Licht meiner Seele und Gottes Saframent als Brot des Lebens." Damit ist unser Gedankengang wie eine eucharistische Prozession zum Schlusse zu dem Punkte zurückgekehrt, von dem wir ausgegangen sind: Herr, gib uns Brot und führe uns zum Lichte!

In der Familie von Ragareth standen die Bücher der Bäter, bie heiligen Rollen mit dem Gesetz und den Propheten, hoch in Ehren; aber höher noch als die heiligen Bücherrollen ftand in der heiligen Familie der perfonliche Imanuel, das Allerheiligste in Menschengestalt. In der Liturgie der Kirche lagen die biblischen Bücher auf einem Ehrenplatz, auf dem Altar neben bem Tabernakel; aber höher noch als die Bibel stand in der Kirche die Person des Heilandes, das lebendige Gotteswort, das Allerheiligste in Brotsgestalt. Christozentrisch, nicht bibliozentrisch, hat unsere Kirche bem König bes Tabernakels nie zugemutet: "Steig herab von deinem Thron, mache Plat, damit das Bibelbuch als Allerheiligstes im Tabernakel liege, wie es in den Spnagogen ift." Bücher und Bücherweisheit hoch in Ehren, besonders das Buch der Bücher; höher aber steht uns die Person bes Heilandes, die personliche Bibel, nach Dantes Wort ("Parabies", Schlufgefang 85) ein lebendiger Sammelband ber Welt-Literatur:

"In seiner Tiefe sah ich, wie sich sammelt, Gebunden in ein einzig Buch der Liebe, Was in der Welt auf Zetteln sich zerstreut,"

## VI. Frauenapostolat und Eucharistie.

Rede auf bem XXIII. Eucharistischen Weltkongreß zu Wien am 13. September 1912.

graben. Am Fuße eines Altars hat der Fürst mit dem eucharistischen Herzen seine Ruhestätte gesunden. Der Bischof von Speher bringt dem Eucharistischen Kongreß in Wien den Gruß vom Grabe des erlauchten Ahnherrn des österreichischen Raiserhauses. Im Raiserdom von Speher wird in diesen Tagen eine eucharistische Andacht gehalten: Das gewaltige Tantum ergo Sacramentum, das in diesen Tagen um die Wiener Hosburg rauscht, soll über dem Grabe des ersten Habsburgers einen Widerhall sinden. Calderon, der Meistersänger der heiligen Eucharistie, hat ja die Andacht zum heiligsten Sakrament "Osterreichs Ruhm" und "das schönste Erbe des Hauses Habsburg" genannt.

Vom Frauenapostolat soll ich reden, von der Mitarbeit der Frau im Dienste der Seelsorge. Seelsorge ist die organisierte Sorge um die Seelen kraft der priesterlichen Weihe und kirchlichen Sendung. Seelsorge ist die Kunst des guten Hirten und des barmherzigen Samariters zu stärken, was schwach ist, zu heilen, was krank ist, zu verbinden, was verwundet ist, zu sammeln, was zerstreut ist, und heimzuholen, was verirrt ist. Seelsorge ist die höchste Form sozialer Betätigung.

Run aber sind die Aufgaben der modernen Seelsorge in den Großstädten und Industriegebieten ins Riesenhafte gewachsen, und auch auf kleineren Seelsorgsposten haben die Rommunionerlasse des Heiligen Vaters neue seelsorgerliche Aufgaben aufgerollt. Je länger, je lauter werden die Priester, die verantwortlichen Träger der amtlichen Seelsorge, nach Arbeitsgehilsen aus den Reihen der Gläubigen rusen. Bei der Feier der heiligen Messe wendet sich der Priester zum Volk und spricht das wundersame Wort: Orate fratres — "Betet, Brüder, daß mein und euer Opfer wohlgefällig werde vor Gott, dem allmächtigen Vater!" Zu diesem

Orate fratres kommt heute ein Laborate fratres, zu dem Ruf. nach Mitbetern kommt der Ruf nach Mitarbeitern im apostolischen Saat und Erntefelde, der Ruf nach dem Laienapostolat voer Laiendiakonat. Hat nicht der Heilige Vater damit, daß er die Frühkommunion der Kinder erstens von der Erlaubnis der Eltern und zweitens von der Erlaubnis des Beichtvaters abhängig machte, die Zusammenarbeit von Laienwelt und Klerus in der höchsten Aufgabe der Seelsorge selber gefordert?

Auch an die Frauenwelt des 20. Jahrhunderts ist der Ruf ergangen: "Was steht ihr müßig? Geht auch ihr in meinen Weinberg!" Auch an die Anschrift der Frauen ist der Ruf nach Laiendiakonen gerichtet, — schon deshalb, weil bei manchem Orate fratres nur Schwestern in der Kirche sind. Der Heiland hat das Himmelreich in einem Atemzug mit einem Manne verglichen, der einen Baum auf dem Felde pflanzt, und mit einer Frau, die den Brotteig im Hause bereitet, und unmittelbar nach dem Gleichnisse vom guten Hirten, der in der Wüste dem Frzgelausenen nachgeht, hat er dem Frauendiakonat das Gleichnis von der Hausfrau erzählt, die nach einer einzelnen verlorenen Drachme sucht. Prälat Swoboda von Wien hat in seinem Buch "Großstadtseelsorge" auch dem Frauendiakonat goldene Worte gewidmet.

Nun aber ist die priesterliche und pfarramtliche Seelsorge auf der ganzen Linie mittelbar oder unmittelbar ein Ministerium der Eucharistie. Die Bahn der berufsmäßigen Seelsorge gleicht der Bahn einer eucharistischen Prozession, die vom Altare ausgeht und nach ihrem Kundgang durch die Straßen zum Altare zurücksehrt, und da der Laienapostolat in gleichlausenden Linien dem priesterlichen Hirtenamte zur Seite geht, ist auch für ihn das Geheimnis des Altars die erste Quelle, von der er ausgeht, und das letzte Ziel, bei dem er landet. Die tägliche Kommunion, bis vor kurzem ein Vorrecht der Priester, ist nunmehr allen Gläubigen gestattet. Mit diesem priesterlichen Kecht übernehmen die täglichen Kommunikanten aber auch die priesterliche Pflicht, ihren Teil an der Kettung der Seelen im Geiste des guten Hirten

mitzuhelsen. Frauenapostolat und Eucharistie! Wir wollen uns klar werden, in welchen Formen der Frauenapostolat im Dienste der Seelsorge sich nach außen betätigen und mit welchen eucharistischen Gedanken er sich nach innen beseelen kann. Wer einer Tätigkeit einen neuen Gedanken gibt, hat ihr eine neue Seele gegeben. Ich rede nicht von dem Apostolat der Mutter im Kreise der Familie. Ich rede auch nicht von dem Apostolat der Lehrerin, die in der Schule die Saaten Gottes bestellt, solange es Frühling ist. Auch nicht von dem Gebetsapostolat der Gottesbraut im Ordensschleier. Auch nicht von dem Apostolat der Schreibseder in Frauenhänden. Ich rede hier vom Frauendiakonat außerhalb der Familie und der Schule, außerhalb des Klosters und der Redaktionsstube.

### 1. Frauenhilfe im Kirchenschmud - der Lydiadiakonat.

An erster Stelle nenne ich jene Form weiblicher Hilfsarbeit, die von der ersten Christin auf europäischem Erdboden, von Lydia in Philippi, betätigt wurde. Für das erste Heiligtum, das Bundeszelt des Alten Bundes, einen Schatten unseres eucharistischen Königszeltes, hatten Frauenhände Schmucksachen geopsert (2 Mos. 35, 22—29), Frauenhände liturgische Gewänder versertigt (2 Mos. 35, 25—26; 36, 6). Und als im Jahre 52 nach Christi Geburt, neunzehn Jahre nach der Abendmahlseier auf Sion, auf der ersten paulinischen Missionsstation in Europa die heiligen Geheimnisse geseiert wurden, war es eine Frau, die Purpurhändlerin Lydia, die der Christengemeinde ihr Haus als erste Herberge der Eucharistie zur Verfügung stellte und gewiß auch aus den Truhen ihren schönsten Purpur hervorholte, um mit dem Stosse der Könige den Tisch und Saal für die Feier der heiligen Geheimnisse auszuschmücken.

Lydia ist die Erzherzogin und biblische Schutzfrau jener Damen, die in den Paramentenvereinen die Kunst ihrer Handarbeit in den Dienst des Gotteshauses stellen. Darum nenne ich den Frauendiakonat im Dienste des Heiligtums einen Lydiadiakonat.

Rraftvoll die Quadern zum Tempelbau aufeinandertürmen, ist Manneskunft; geschmackvoll bas Innere bes Beiligtums einrichten helfen, so daß es dasteht wie eine Braut, geschmückt für den eucharistischen König, ist Frauenkunft. Mancherorts ist es Sitte, nach der Hochzeit das Brautgewand zu einem Mekgewand umzuarbeiten. Ober man fett sich mit einem gestifteten Kirchenfenster ober einem andern Ausstattungsstück in der Rirche ein Denkmal, statt mit einem Grabstein auf dem Friedhofe. Gble Lydiaseelen lieben ben Schmuck bes Gotteshauses und wollen nicht in einem Redern. palaste wohnen, wenn die Lade des Herrn im Armenhause steht. Die Mitglieder ber Paramentenvereine, die jahraus, jahrein die eine oder andere Wochenftunde ber Anfertigung von heiligen Gewändern widmen und besonders für diese Tagung so unermüdlich vorarbeiteten, haben sicher auf dem Eucharistischen Kongreß einen besondern Gruß des Dankes verdient. Wie manches Paramentenstück tonnten die Damen als stillen Beter ins Beiligtum schicken, wenn fie für eine Handarbeit die verlorenen Biertelstunden ihres täglichen Lebens zusammenlesen wollten, so treu, wie der Priefter nach der heiligen Kommunion die Bruchstücke der heiligen Hostie sammelt.

### 2. Franenhilfe in der Armenpflege — der Tabithadiakonat.

Im Evangelium werden zwei wunderbare Brotvermehrungen erzählt, und beide Male wird als seelische Triebseder das Erbarmen Jesu mit dem hungernden Volke genannt (Matth. 14, 4; 6, 34; 15, 32. Mark. 8, 2). So gewiß diese Brotwunder als eine Art Vorspeise auf das eucharistische Mahl hinweisen sollten, so gewiß ist in der Eucharistie der Heilandgeist milden Erbarmens mit dem hungernden Volke verewigt. Damals bei der Brotvermehrung wurde die Frage aufgeworfen, die heute noch die Kernfrage der sozialen Frage ist: "Woher nehmen wir in der Wüste so viel Brot, um so viel Volk zu sättigen?" (Matth. 15, 33.) In dem biblischen Bericht über die Brotwunder ist auch das Endziel der seelsorgerlichen Liebestätigkeit angegeben: Froisches Brot und leibliche Wohltaten können, ohne dem elenden

Seelenfang und Seelenkauf zu dienen, für die höhere, himmlische Brotspende der Seelsorge vorbereiten, wie auch der Heisand bei den Brotwundern vom irdischen Brote des Leibes auf das himmslische Brot der Seele hinüberseitete; das Endziel der Seelsorge aber kann nur die Sorge um die Seele sein. In dem biblischen Bericht ist sogar die Art und Weise der Armenpslege angedeutet: Der Heisand hat nicht plansos Brot und Fisch unter die Volksmenge geworfen, "er ließ sie nach Abteilungen lagern, je 50 Mann" (Luk. 9, 14). Armenpslege im Geiste Jesu ist also organisierte Armenpslege, planmäßiges, nicht blindes Verteilen der Gaben.

Dieses Heilandprogramm seelsorgerischer Armenpflege ist in der Rirche Geschichte geworden. Gleich in der Urfirche war mit der Feier der heiligen Geheimnisse eine Speisung der Armen verbunden, und bei diefer Gelegenheit ift der Diakonat als firchliches Amt entstanden. Die Apostelgeschichte (9, 36-42)hat uns den Namen einer Frau erhalten, deren Bild im Morgenrot christlicher Liebestätigkeit erstrahlt, und nach dieser Tabitha, ber Armenmutter von Joppe, "voll guter Werke und Almosen", taufen wir die Mitarbeit der Frau in der Armenpflege auf den Namen Tabithadiakonat. Auch in der späteren Rirchen. geschichte lagen Engelbrot und Armenbrot auf dem Tische der Kirche nebeneinander. Gine Enkelin Raiser Ferdinands I., die öfterreichische Erzherzogin Anna Ratharina Juliana, die in der Hoffapelle zu Innsbruck bas 40ftundige Gebet vor dem Aller. heiligsten erstmalig einführte, war auch den Armen in Tirol eine edle Tabitha. Und heute noch liegt ein tieffozialer Gedanke darin, daß am Tische des Herrn die Reichen neben den Armen, die Satten neben den Hungrigen knien. Die Rostgänger am Tische des Herrn sollen Kostspender werden für den Tisch der Armen. Reichen Kindern follte es eine Freude fein, zum Danke für die eigene erste heilige Kommunion ein armes Rind für den ersten Kommuniontag auszustatten, und alle Damen, die öfters tommunizieren, follten in irgendeiner Form, mit ihren Almosen, beffer noch mit ihrer perfonlichen Arbeit an den Glisabethvereinen, überhaupt an der Armenpflege ihrer Pfarrei sich beteiligen. Armenbrot ist unser Deo gratias für das eucharistische Himmelsbrot. Ein Kommuniontag ohne jede Caritas wäre ein Kommuniontag ohne Danksagung.

### 3. Frauenhilfe in der Krankenpflege — der Veronikadiakonat.

Ein drittes Arbeitsfeld, auf dem die Frauenwelt dem Seelforger vorarbeiten kann, ist die Krankenpflege, der Samariterdienst an Spitalfranten und Saustranten, Beift vom Beifte Beronifas, die dem verlassenen Areuzträger ihren Schleier reichte und ihm ben blutigen Schweiß von ber Stirn wischte. Rreuzträger gibt es heute noch in allen Gaffen, aber Gott Dank auch eine unverwüstlich heldenhafte Veronikaschar, die das Frauenevangelium der sechsten Station des Kreuzweges erfaßt hat. Die Sanduhr des Todes rinnt und rinnt immer weiter, aber auch die Stundenuhr barmherziger Heilandliebe schlägt alle Tage 24 Stunden. Durch die 34 Spitäler von Wien mit ihren mehr als 7700 Kranken. betten, durch dieses weite Trümmerfeld gebrochener Menschenkraft rauscht ein mark und beinerschütterndes Miserere menschlichen Jammers, aber auch ein herzerhebendes Magnifikat chriftlicher Samariterliebe mit und ohne Ordensschleier. Geist vom Beiste Veronikas hat auch ben Genesenden ein Beim gebaut, um ihnen die Lebenssorgen zu erleichtern, Die in den Tagen der Genesung vielfach schwerer drücken als in den Tagen der eigentlichen Krankheit.

Da aber unmöglich alle Kranken in Spitalpflege kommen können — in Wien nur 70 vom Hundert, von den Schwindsüchtigen sogar nur 40 vom Hundert —, muß für die Armen neben der Kranken-hauspflege die Hauskrankenpflege organisiert werden. Hier in Wien hat der "Zentralverein für Hauskrankenpflege" mit 44 weltslichen Pflegeschwestern in 3000 Nachtwachen bei den verlassenen Kranken im letzten Jahre (1911) eine reichgesegnete Tätigkeit entsaltet. Um den verlassenen Kranken noch mehr helsen zu können, sollte dieser Zentralverein noch mehr freiwillige Pflegeschwestern und Wohltäter sinden. Auch aus dem Dritten Orden wären, nament-

lich für die ländliche Krankenpflege und zum Kampf gegen die mörderische Tuberkulose, noch viele Ersatkräfte für den Veronikadiakonat aufzurusen. Manches kranke und verträumte Mädchenleben würde in der berufsmäßigen Krankenpflege geheilt werden von Visionen und Gewissensängsten, von Einbildungen und Träumen. Einen Schwerkranken auf den Tod vorbereiten, ist ein Tag geistlicher Übungen, und wenn die Pflegeschwester nach einer in der Krankenpflege durchwachten Nacht auf dem Heimweg in eine Kirche eintritt, dann flüstert es aus dem Tabernakel: "Ich war krank, und du hast mich besucht."

Arankenpflege im Geiste des Evangeliums will freilich mit den kranken Leibern auch die kranken Seelen gesund machen, also mittelbare Seelsorge werden. Viele, die in gesunden Tagen sür die ewigen Aufgaben der Menschenseele keine Zeit gefunden haben, sind in stillen Arankheitstagen für einen religiösen Zuspruch dankbar empfänglich. Die Eucharistie wurde am Abend des Heilandlebens eingesetzt, am Vorabend des bittern Leidens, und soll als Arankenkommunion auch den Abend des Menschensebens, auch die Tage des Leidens verklären, Meerleuchten über den Wassern der Trübsal sein. Auch der Veronikadiakonat lebt von eucharistischen Gedanken.

## 4. Frauenhilfe in der Kinderkatechese — der Priskadiakonat.

Die Kömerin Priska, deren Name in den biblischen Büchern des Gottesreiches in goldenen Schriftzügen leuchtet, war in Korinth zusammen mit ihrem Manne vom Völkerapostel in die Geheimnisse der Kreuzesreligion eingeweiht worden und in der Paulusschule aus einer Jüngerin zu einer Missionärin des Evangeliums emporgereift. Von ihr und ihrem Manne wurde ein unklarer Wanderredner "in den Weg des Herrn eingeweiht" (Apg. 18, 24—28). Der nämliche Paulus, der in Korinth mit einem sehr deutlichen Machtwort (1 Kor. 14, 34 f.) den Frauen die Teilnahme am amtlichen Lehramte im kirchlichen Leben verwehrte, hat Priska, die geistig hochstehende Bekennerin des Evangeliums,

seine "Mitarbeiterin in Christo" genannt und damit zu dem Priskadiakonat der Frauenwelt seinen apostolischen Segen gegeben.

Die driftliche Frauenwelt hat das Beifteserbe Pristas und damit die tatkräftige Anteilnahme an der Ausbreitung der drift. lichen Wahrheit, auch an der Missionsbewegung der neuesten Zeit, treu bewahrt. Die "Missionsvereinigung driftlicher Frauen und Jungfrauen" hat in den letten Jahren einen mahren Siegeszug durch die Reihen der gebildeten Frauen gefeiert. Dieser Missions. eifer wird mit der Zeit auch der Glaubensverbreitung im Reiche des Halbmondes eine Gaffe bahnen helfen; die katholische Frauen. ärztin könnte vielleicht hierin vorangehen und den mohammeda. nischen Frauenkerker öffnen, den eine Mannerhand niemals öffnen fann. Unsere Pristadiakonissen brauchen aber nicht bis in die Beidenmission und in die Türkei zu geben; in unsern beimischen Großstädten, zumal in den Außenbezirken, treiben fich genug Rinder herum, die wie Beidenkinder aufwachsen. Die Gaffe ift ihre Heimat, ber Schmut ihr Spielkamerad, ber Hunger ihr Abendmahl, und oft hat das Berbrechen die Stirn diefer Rinder gestempelt, bevor der Beiland in der heiligen Rommunion fie in die Arme schließt. Bur Rettung dieser Gaffenkinder, auch der in ber Schule zurückgebliebenen oder franklichen Rinder, ift in verschiedenen größeren Städten, wie in Wien, Prag, Salzburg, München, die fog. Laienfatechese eingerichtet worden, eine Urt fliegender Schulen neben dem fahrplanmäßigen, von Prieftern erteilten Religionsunterrichte, ber in den festen Beleisen der geordneten Schule läuft. Nach den bisherigen besten Erfahrungen verspricht dieser neue Frauendiakonat im Dienste der Rinder. seelsorge eine große Zukunft, In Wien arbeitet die vortrefflich eingerichtete Rinderkatechese unter Aufsicht des fürsterzbischöflichen Ordinariates. Für neue Mitarbeiterinnen hatte fie Arbeit in Fulle.

Auch der Pristadiakonat ist von eucharistischen Leitgedanken getragen in seinen Arbeitszielen und seiner Arbeitsweise. Sayungsgemäß hat die Laienkatechese das nächste Ziel, die Kinder der Gasse unter Oberleitung der geistlichen Behörde auf die erste heilige Kommunion vorzubereiten. Das Allerheiligste im Tabernakel und ein Kind an der Kommunionbank — schöneren Anblick hat unsere Erde den Augen Gottes nicht zu bieten. Dem Allerheiligsten Tabernakel bauen und Kinder zur Kommunionbank führen gehört also zu der Menschheit größten Taten. Kardinal Manning hat einmal gesagt: Solange in den Straßen von London ein katholisches Kind ohne Schulunterricht herumlause, so lange baue er keine neue Kathedrale, denn aus jedem Kinde sei eine lebendige Kathedrale zu erbauen.

Auch die Gesetze der Arbeitsweise mag die Kinderkatechese von der heiligen Eucharistie ablesen, vor allem das Gesetz der stillen Arbeit. In Bethlehem war es auch stille; dort aber ließ sich wenigstens das Gloria der Engel hören und der Stern der Weisen sehen; über dem Tabernakel dagegen läßt der Herr teine Engel fingen und feine Sterne stillestehen. Die fnifternde Rerze macht mehr Lärm von sich als der Beiland in Brotsgestalt. Wenn die untergehende Sonne am Abendhimmel schwebt wie eine feurige Riefenhoftie, "als erhöb' ein Priefter den Leib des Herrn", erscheint sie dem Auge klein wie ein Feuerball von einem halben Meter im Durchmeffer, und doch hat die große Sonne den 108fachen Durchmeffer unserer Erde. Und wenn die Hoftie in der Monftranz ausgesett wird, erscheint sie dem Fleischesauge flein wie ein Maggen. scheibchen von fünf Zentimeter im Durchmeffer, und doch ist fie ber ganze Beiland und seine ganze Gnade. Unscheinbare Geftalt nach außen und höchstes Sein im Innern, wenig Außenschein und viel Innensein — Dieses Gesetz ber Guchariftie ift auch ein Gesetz des Priskadiakonats.

## 5. Frauenhilse in der Vereinsarbeit und inneren Mission — der hirtendiakonat.

Sirach (1, 2) stellt die Welt vor die Frage: "Die Höhe des Himmels, die Weite der Erde und die Tiefe des Abgrundes, wer hat sie ausgemessen?" Die Höhe himmlischer Liebe und die Weite irdischen Jammers, aber auch der Abgrund teuflischer Bosheit

find in der Tat nicht zu ermeffen. Gin bofer Beift der Rinemato. graph. Diese herrliche Erfindung, die für unsere Jugend ein hochbebeutsames Unterrichtsmittel, auch für Weltgeschichte und biblische Geschichte, sein könnte, ift für fie ein gefallener Engel geworden. Die jungen Menschenkinder, die fort und fort bis zum letten Heller ihrer Sparkaffe aus diesem Becher von Babylon den Taumelwein sinnlicher Anreizung trinken, verlieren ben Geschmack an dem Relch des Heiles, der mit dem Blute des unbefleckten Lammes gefüllt ift. — Eine Siebenheit von bofen Beiftern die glaubenmörderische und sittenmörderische Presse, diese Maschinen. gewehre ber Gottesleugnung, die Gottes Reich und Gottes Gnade in den Seelen zu Boden werfen. — Gine Legion von Teufeln Prostitution und Mädchenhandel und der ganze Söllentrichter moralischen Clends, das damit zusammenhängt, wahrhaft teuflische Schatten an der modernen Rultur, durch welche das weibliche Geschlecht, das Geschlecht der Mutter Gottes, in seiner Ehre ab. grundtief erniedrigt wird.

Wo aber Flammen aus dem Abgrunde schlagen, muß auch Feuer aus der Sohe lodern. Feuer aus der Bohe lodert in ber "Ofterreichischen Frauenorganisation", ber Schwester bes Deutschen Frauenbundes, und in ihren Monatsschriften "Ofterreichische Frauenwelt" und "Frauenland". Der flammende Widerspruch, der neulich in Wien gegen die Kinotheater von der Frauenorganisation miterhoben wurde, war eine apostolische Tat. Feuer aus der Höhe lodert in der sozialen Abteilung dieses Berbandes, der in wenigen Jahren in den Jugendhorten und Arbeiterinnen. vereinen zur wirtschaftlichen und sittlichen Hebung ärmerer Schwestern eine Hilfstruppe von guten Hirtinnen im Laienkleid gebildet hat. Feuer aus der Höhe lodert in den "Sozialen Frauenschulen", die in systematischer Form die Jugend der gebildeten Stände für den sozialen Hirtendiakonat der nächsten Zukunft erziehen wollen. Die Bahnhofsmission ist heute eine unentbehrliche Mitarbeiterin ber Stadtseelsorge. Die Polizeiafsiftentin, die ihren Beruf im rechten Beifte auffaßt, kann viele verlorene Drachmen wiederfinden,

wenn sie mit dem Mädchenschutverein und den andern sozialen Horten Hand in Hand arbeitet. Auch ben Frauen in den Straf. anstalten wird der Laienorden des guten Hirten ohne Ordenskleid mehr und mehr seine Sorge zuwenden. Der Seelforger im Prieftertalar wird diefe Mitarbeit um fo bankbarer begrüßen, ba fie zum großen Teil von Männern überhaupt nicht zu leisten ware. Die soziale Rettungsarbeit bringt wenig Augenblickserfolge. Ihre Saaten reifen nicht nach festen Ralenderzeiten, und boch bürfen die Nothelfer nicht raften, folange der Notschrei gefährdeter Jugend und geschändeter Frauenehre in die Ohren gellt. Die soziale Rettungsarbeit bringt überhaupt weniger perfonliche Befriedigung als die Mitarbeit in rein religiösen und rein caritativen Bereinen. Und doch ist fie kein Stieffind der Frommigkeit, kein Irrläufer ber Liebe, feine Entwürdigung weiblicher Würde. Und boch ist sie Beist vom Geiste des guten Hirten und rein wie eine Opferkerze am Altar. Wir ehren die Helden vom Kahlenberg, bie im Jahre 1683 Wien und bie abendländische Kultur vor ben Türken gerettet haben. Nicht weniger groß find die Frauen, die heute unsere sittliche Rultur gegen bas Türkentum sittlicher Verwilderung verteidigen helfen.

Im heiligen Sakrament hat der dreimal Heilige sein Wohnzelt unter uns aufgeschlagen, und damit ist Jerusalem in ein Ehrengewand gekleidet und nichts Unreines sollte durch seine Gassen gehen (Is. 52, 1). Das Haus des eucharistischen Gottes in der Bannmeile eines Hauserwählten unter dem Unkraut von Sodoma, das schreit zum Himmel wie eine unwürdige Kommunion. Salomon wehrte dem heidnischen Weibervolk, auf Sion zu wohnen, und begründet das mit dem Wort: Diese Stätte sei "geheiligt durch den Einzug der Lade des Herrn" (2 Chron. 8, 11). Siehe, hier ist mehr als Salomon und Sion! Ein Geistlicher, der einen Gottesraub in seiner Kirche erleben mußte, sagte mir: "Es war die schrecklichste Stunde meines Lebens, als ich früh die Hostien am Fußboden erblicke." Hostien am Boden, Hostien in der Kloake — das

Schrecklichste, was sich erleben läßt; aber das Zweitschrecklichste: wenn solche, die auch einmal die heilige Hostie empfangen haben, dann den Pfad verlieren und in den Sumpf der Kloake geraten.

Noch in einem andern Sinn erneuert der Laienorden vom guten Hirten aus eucharistischen Gedanken seine Kraft. Zwei Gefahren werden das außerhäusliche soziale Wirken der Frau immer begleiten: die Gefahr, daß wir uns selber suchen, und die Gefahr, daß wir uns selber verlieren. Man kann über lauter Sozialarbeit sich verlieren, während man Verlorene sucht. Man kann die Steine seines eigenen Heiligtums auf der Gasserstreuen, während man Zerstreute sammelt. Darum sprechen wir auf allen sozialen Ausgängen immer wieder in der Kirche vor und beten um Wachstum inneren Geistes und bleiben in Verbindung mit dem Geheimnis unserer Kraft.

Die Statistik bringt in der rauhen Sprache der Zahlen schauer. liche Runde vom Tiefstand bes religios-sittlichen Lebens, von Rindern, die nicht getauft, von Chen, die nicht vor dem Altare gesegnet, von Männern und Frauen, die feine Oftern halten, von Berftorbenen, die ohne Wegzehr ben letten Weg gegangen find. Sier öffnet sich der klugen und tatkräftigen Frau das weite Arbeitsfeld der inneren Mission im Dienste der eigentlichen Seelforge. Mag allerdings sein, daß manche Kinder leichter zur Taufe und manche wilde Ehen leichter zur Einsegnung zu bringen wären, wenn die Stolgebühren überall abgelöst würden, wie es vielerorts bereits geschah. Meine Damen! Man hat die Seelsorge die Runft der Rünfte genannt. Nehmen Sie Ihre ganze Runft zusammen, die Kunft der Veranlagung und bas große Rönnen ber Gnabe, um den Schuldbelafteten ben Troft ber priefterlichen Losssprechung, den wilben Ghen den Segen der Rirche, den Sterbenden die Unade der Sterbesakramente zu vermitteln. Die Tote von Bordighera (Marie Baronin v. Vittinghoff. Schell, gest. 22. Januar 1912), der wir in diesen Tagen ein treues Gedenken weihen, war eine Meisterin in dieser Kunft ber Künste, weil sie eine wahre Jüngerin der heiligen Eucharistie war. Um sichersten werden die Frauen den Sakramentenempfang der Männer fördern, wenn sie in wortloser Predigt ihren Männern den persönlichen Tatheweis erbringen, daß die heilige Kommunion nicht launisch und widrig, sondern selbstlos und opferstark macht.

Selbstverständlich muß jegliche Form von Frauenhilfe in ber Seelforge, der Lydia. und Tabithadiakonat, der Veronika. und Pristadiakonat, in lebendiger Verbindung mit der geistlichen Behörde bleiben und der pfarramtlichen, verantwortlichen Seelforge sich unterordnen. Frauenhande dürfen nicht nach Beptern greifen, die nach Gottes Willen in geweihte Sande gelegt wurden. Bon den Wilberern im Weinberge bes Herrn, von den Freischärlern hinter der Front der streitenden Kirche, von Laien, die den Pfarrer fpielen, ift ebensowenig Seil in Ifrael zu erwarten wie von Pfarrern, die den Bischof spielen. Der Frauendiakonat foll den seelsorglichen Ginfluß der berufsmäßigen Seelforger nicht abschmächen, sondern stärken. Anderseits follte aber auch der hochwürdige Klerus das ewige Mißtrauen gegen Frauenorganisation und Frauenapostolat aufgeben und eine Bewegung, die viel Gutes leiften kann, nicht mit dem billigen Schlag. wort Emanzipation abtun. Man follte nicht warten und warten, bis berartige Zeitströmungen sich selber ihr Strombett graben. Die Frauenbewegung konnte sonst ben Lauf ber Donau geben, die auf langen Strecken burch katholisches Land fließt und am Ende im Rulturbereich der Türkei mündet.

Die tiefe Bewegung, die in der Frage des firchlichen Stimmund Wahlrechtes für die Frauen zurzeit durch andersgläubige Kultusgemeinden geht, wird den katholischen Pfarrgemeinden erspart bleiben. Auch der Diakonat der altchristlichen Diakonissen, die mit kirchlicher Erlaubnis kranken Frauen und Kindern sogar die Krankenkommunion bringen dursten, wird in der Neuzeit nicht mehr ausleben. Und doch stehen wir auf altchristlichem, paulinischem Boden, wenn wir heute dem Frauenapostolat im Dienste der Seelsorge mit beiden Händen unsern Segen geben. St. Paulus

hat im Römerbrief und im Philipperbrief vor aller Welt auf unvergänglicher Ehrentafel eine Reihe von Frauen genannt, "die vielen und ihm selber auch eine Stütze waren" (Röm. 16, 2), "die mit ihm im Evangelium gearbeitet haben und deren Namen im Buche des Lebens stehen" (Phil. 4, 2—3). Um diesen Zusammenhang des neuzeitlichen Apostolatsgedankens mit dem altschristlichen Kirchengebrauch recht stark zu betonen, habe ich abslichtlich sürchengebrauch zecht gewählt.

In den Katakombenkapellen war mit Borliebe neben dem Altar das Bild des guten Hirten dargestellt. Der Eucharistische Kongreß führte uns zum Altar und damit zum Bilde des guten Hirten. Frauendiakonat, Laienorden vom guten Hirten, die Wurzel deiner Kraft heißt Eucharistie und deine Losung lautet: Auf zu apostolischen Taten!

The state of the s

### Viertes Buch.

### Befenntnis zur Kirche.

### I. Die Weltkirche segnet die Bölker.

Ranzelrede zum Jubiläum der Anima in der Nationalkirche der deutschen Katholiken in Kom am 26. April 1906.

Jer goldene Meilenstein, an dem die Bölkerstraßen zusammenmünden, steht heute noch in Rom, aber nicht mehr auf dem römischen Forum. Gindrucksvoller noch als in den dreizehn Beicht. stühlen in St. Beter für dreizehn verschiedene Sprachen, dauernder noch als in den Sprachenfesten der Propaganda und in den vielsprachigen Predigten von S. Andrea bella Balle prägt sich ber völkerumspannende und völkervereinigende Charafter der fatholischen Rirche in den Bilgerhäusern und Studienhäusern aus, welche die verschiedensten Bölker des Morgen- und Abendlandes wie einen Rranz von Seitenkapellen um St. Peter herum gebaut haben. Sie haben sich alle einen Plat an der Sonne sichern wollen. Traum des Propheten von der Wallfahrt der Bölker zum heiligen Berge (If. 2, 2 f.), der Traum des Pfalmisten von dem Preis. gefang in allen Zungen auf den Herrn (Pf. 116) ist Wahrheit geworden, und wenn heute am Grabe des Apostels Betrus das gleiche Credo in den verschiedensten Sprachen gebetet wird, fo sett sich an seinem Grabe in anderer Form das Sprachenwunder seiner Pfingstpredigt (Apg. 2, 6 ff.) fort.

Auch die Katholiken deutscher Zunge haben hier in Rom im Jahre 1406, vor 500 Jahren also, in der Anima ein Hospiz erhalten, als Papst Innozenz VII. eine damals schon bestehende Stiftung mehr privater Natur zu einem kirchlich-völkischen Institut im eigentlichen Sinne des Wortes erhob. Damit war der Name Gottes angerusen über Santa Maria dell' Anima, damit war für die Pilger aus den weiten Gauen des alten deutschen Reiches in einer Zeit, in der noch alle Straßen nach Kom führten, ein gastliches Obdach in der Ewigen Stadt geschaffen, ein Stück Heimat serne von der Heimat, ein Trefspunkt des geselligen und religiösen Lebens nach der Richtlinie des Psalmwortes (17, 50), das Paulus in seinem Briefe gerade an die Kömer (15, 9), auch an die heutigen, wiederholt: "Ich will dich preisen, o Herr, unter den Völkern."

500 Jahre find seitdem über das Grab von St. Beter hinweggezogen. Sogar in Rom, in der Ewigen Stadt, wo die Jahrhunderte einander näher liegen, wo Altertum und Reuzeit sich bie Bande reichen, ift ein halbes Jahrtausend eine lange Zeit. 500 Jahre sind eine lange Rette von Umwälzungen und Neugrun. dungen auf wirischaftlichem wie auf geistigem Gebiete. 500 Jahre find ein umfangreicher Ralender von glücklichen und fritischen Tagen. 500 Jahre find eine lange Litanei von frommen Bilgergebeten, eine Riesensumme von göttlichen Gnaden und menschlichen Arbeiten. Im Buche bes Lebens, zu einem kleinen Teil auch in ben Pilgerbüchern unseres Archivs, steht es aufgeschrieben, wieviel tausend und tausend Pilgern unsere beutsche Anima, nicht die geringste unter ben Städten Judas, in diesen 500 Jahren drüben im Pilgerzimmer bas Brot bes Leibes und hier in der Kirche bas Brot der Seele reichte. Deshalb haben wir heute zu ungewohnter Stunde die Türen unserer Nationalkirche geöffnet und die ganze beutsche Rolonie in Rom eingeladen, mit den älteren und jüngsten Jahrgängen bes Priefterkollegs, zugleich im Namen jener Landsleute, die schon heimgegangen sind, in die deutsche Heimat ober in die ewige Beimat, aus ganzer Seele ein "Großer Gott, wir loben bich" zu fingen. Gottes Wort: "Ich war fremd, und ihr habt mich beherbergt" (Matth. 25, 35; vgl. 5 Mof. 10, 19), hat ben Grundstein zu diesem Bilgerhause geweiht und eingesenkt, Gottes

Erbarmen hat die Anstalt in den Stürmen der Jahrhunderte erhalten. Ihm müssen wir vor allem die Weihegabe des Dankes (Ps. 115, 17) opfern, und dann werden wir auch an den Stufen des päpstlichen und kaiserlichen Thrones den Palmzweig ehrfurchtsvoller Dankbarkeit niederlegen.

Die Jubelseier der Anima ist wie die Anima selber kirchlichvölkisch. Wenn ich in dieser weihevollen Stunde unter Ausschaltung aller politischen Gesichtspunkte einzig und allein die
religiös-sittliche Sprache des Jubelsestes verdolmetsche, so lenken
sich unsere Gedanken an diesem kirchlich-völkischen Festtage von
selber auf die Beziehungen zwischen der Weltkirche
einerseits und zwischen den völkischen Anstalten,
besonders unserer deutschen Anima anderseits und
auf die Segnungen, die sich von der Kirche über die
Institute der verschiedenen Völker in Rom und durch
sie über die Völker ergießen. Die Weltkirche, selber
international, segnet die Nationen.

1.

Den völkischen Anstalten, diesen Bölkerinseln in der Tiberstadt, wird von zwei Seiten das Heimatrecht in der Weltkurche abgesprochen: von solchen, welche das Volk ganz und gar in der Kirche, und von solchen, welche die Kirche ganz und gar in dem Volke aufgehen lassen wollen, — von solchen, welche die Nation auch in nationaler Hinsicht verkirchlichen, und von solchen, welche die Kirche nationalisieren wollen. Die Religion Jesu Christi hat nicht erst von Paulus, sondern von ihrem göttlichen Stifter den Auftrag erhalten (Matth. 28, 19 f.), alle Völker zu lehren, allen Völkern den Gnadenstrom der heiligen Sakramente zuzuleiten und alle Völker in einem weltumspannenden Gottesreiche zu vereinigen, in welchem die Sonne nicht mehr untergeht. Diese Einigung sollte aber nicht in der Weise erfolgen, daß die einzelnen Völker ihre völkische Eigenart preisgeben und auch in völkischer Hinsicht sich gleichsörmig machen. Die Werke Gottes

in der Natur find durch eine eherne Gesetmäßigkeit zu einer wunderbaren Einheit verbunden und doch wieder durch die reichste Abstufung nach Gattung und Art in ein wunderbares Farbenspiel gegliedert. Dieser Gott, der die Baume bes Walbes nicht alle gleichartig und den Regenbogen nicht einfarbig erschuf, will auch in der übernatürlichen Ordnung fein ftarres Ginerlei. Die Bölker follen einig fein im Glauben, einig burch die Unterordnung unter ein gemeinsames Oberhaupt und sollen doch ihre guten Eigenarten, ich fage ihre guten Eigenarten, ihre völkische Beranlagung, ihre Farben und ihre Fahnen behalten dürfen. Man fann barum, ohne doppelherzig zu sein, seine Kirche und seine Beimat lieben. Man kann, ohne zwiegeschlechtig zu sein, katholifch und vaterlandsliebend sein. Darin gründet bas Beimatrecht ber völkischen Unftalten im Schofe ber Belt. firche. Darin liegt sogar ein Rennzeichen bes göttlichen Ursprungs der driftlichen Religion und ihrer Erhabenheit über die alten Religionen Afiens, welche auch bas Beftreben hatten, eine Weltreligion zu werden, aber immer im Rahmen eines eng. herzigen völkischen Gedankens.

Im 44. Psalm, dem Brautgesang der heiligen Kirche, steht sie als Königin an der Seite des Königs, in buntfarbige Gewänder gekleidet (V. 10 15). In ihrem Herzen pulsiert ein so reiches Leben, daß aus dieser inneren Lebensfülle immer neue Andachtsformen, immer neue Einrichtungen wohlfahrtlicher oder völkischer Natur geboren werden, und so ist gerade das buntsarbige Brautgewand der Kirche das äußere Abzeichen ihrer inneren Lebenssülle und Gestaltungskraft. "Am farbigen Abglanz haben wir das Leben." Was ist das Schönste an den Mosaitbildern der altchristlichen Basiliken? Daß mit den verschiedenfarbigen Steinen, mit Kot und Blau und Grün, ein einheitlicher Gedanke abgebildet wird. Was ist das Größte an der christlichen Kirchenbaukunst? Daß hier die Bauten in verschiedenstem Baustile dem gleichen Gott im Sakramente als Wohnung dienen. Berlangen wir doch nicht, daß alle Steine des Mosaitbildes die

gleiche Farbe und alle Kirchen den gleichen Baustil haben, und grollen wir den romanischen Bölkern nicht, wenn sie auch mit ihrem Herrgott lebhafter verkehren als wir ruhigen Germanen. Die Wahrheitsfülle unseres heiligen Glaubens ist so tief, daß kein Volk sagen kann: Ich verstehe sie ganz. Die Gnadenfülle unserer heiligen Religion ist so groß, daß kein Volk sie ganz erschöpfen kann, und die sittlichen Hochziele auch für das soziale Leben sind so hoch, daß kein Volk auf der obersten Stufe steht und verächtlich auf ein anderes Volk herabschauen dürste, das auf der Stufenleiter der sozialen Sittlichkeit eine Sprosse tieser steht.

2.

Eine zweite Segnung: Die völkischen Anstalten können an der Geschichte des großen Gottesreiches die Gesetze ihrer Entwicklung und, wenn es notwendig würde, die Rechtsertigung ihrer Vergangenheit ablesen. Die völkischen Anstalten haben nicht eine göttliche Aufgabe wie die Kirche selber, sie haben nicht die Verheißung der Unsehlbarkeit und Unvergänglichteit, ihr Angesicht ist nicht ohne Flecken und Runzeln wie das Angesicht der Gottesbraut (Eph. 5, 27). Dadurch aber, daß diese Schöpfungen christlicher Liebe und kirchlicher Anhänglichkeit in Rom aus dem Schoße der Kirche geboren und durch die kanonische Errichtung als kirchliche Anstalten anerkannt wurden, sind sie in den Schatten von St. Peter gestellt, und mehr oder minder spiegeln sich die großen Gesetze, welche die Geschichte des Gottesreiches beherrschen, auch in diesen Seitenkapellen des Petersdomes wider.

Die Pietà von Michelangelo und andere Kunstwerke der Ewigen Stadt sind keine Gnadenbilder; der Strom der Reisenden wogt ohne ein Ave an ihnen vorüber. Die Bilder, vor denen das Bolk das sorgenbelastete Herz sich erleichtert, sind meistens sehr einsache und künstlerisch sehr geringwertige Madonnenbildchen; denn der Herr "erwählt das Kleine" (1 Kor. 1, 27). Auf das

Gebet des Elias zog am Horizont eine kleine Wolke herauf, "nicht größer wie die Sand eines Mannes" (1 Kon. 18, 44), und diefe fleine Wolke brachte bem Lande den ersehnten Regen. Und als ber Erlöser in Menschengestalt kam, um ben Gnabenregen ber Erlösung über die Bolfer auszugießen, fam er in ber unschein. barften Geftalt, in welcher ber Mensch überhaupt sich barftellen fann, in der Geftalt eines neugebornen Rindes. Damit murde in der geheimnisvollen Tatsachensprache der Beiligen Schrift bas Gefet verfündigt: Gottes Werte haben einen kleinen Anfang. Je größer das Werk ift, auf welches Gottes Absichten hinzielen, um so kleiner find die Anfänge, damit fein Mensch sich ruhme vor dem Herrn und auch das blöde Auge erkenne: Bier ift die Sand bes Allmächtigen im Spiele. Es war ein recht bescheibener Anfang, als ber papstliche Offizier Johann Beter von Dordrecht am Ausgange bes 14. Jahrhunderts ein Saus samt einer Rapelle für die deutschen Bilger als Berberge einrichtete, und doch ift aus diesem kleinen Anfang die große beutsche Bolksstiftung ber Anima hervorgegangen. So spiegelt sich als erstes bas Gesetz ber fleinen Anfänge, ein Grundgeset im Reiche Gottes, auch in der Geschichte der Anima wider.

Ein zweites Gesetz ist das Gesetz der allmählichen Entwicklung. Das Reich Gottes ist nicht mit einem Zauberschlag in der Menschheit aufgerichtet worden. Jahrhundertelang reiste der Erlöser im Schoße des Alten Bundes und monatelang im Schoße seiner gebenedeiten Mutter der Stunde der Geburt entgegen, und auch nach der Geburt wuchs er nicht schneller als ein gewöhnlicher Mensch vom Kinde zum Knaben und vom Knaben zum Manne heran. Die Wahrheiten der Offenbarung sind in sich als Gottesgedanken ewig gleich und unveränderlich, einer Vermehrung ebensoweit entrückt wie einer Verminderung. Diese Wahrheiten sollten aber nicht auf einmal in ihrem ganzen Umfangestromweise, sondern nach und nach pillenweise und tropsenweise wie ein starkes Heilmittel der Menschheit verabreicht werden. Die Gedanken und Hochziele der Offenbarung sollen langsam, so wie der

Sauerteig in der Mehlmasse wirkt (Lut. 13, 21), zum Durchbruch und zum Siege gelangen. Wir ungeduldige Menschen möchten in schweren Zeiten Gott bie Zügel aus ber Hand nehmen und dem Siegeswagen des Reiches Gottes eine schnellere Gangart geben; wir vergeffen, daß die geistigen und sittlichen Kräfte nicht mit ber Plöglichfeit eines elektrischen Stromes wirken, fonbern im Zeitmaß des Senfbaumes (Matth. 13, 31) wachsen. Petrus war bereits den Tod eines Apostels gestorben. An seinem Grabe betete die erste römische Gemeinde um den Sieg des driftlichen Gedankens. Da begann man das Rolosseum zu bauen. Mancher von den Jüngern Betri mochte fleingläubig dieses tropige Wahrzeichen der heidnischen Weltmacht in die Sohe wachsen sehen. Und doch rufen heute die Trümmer des Koloffeums zum Grabe von St. Peter hinüber: "Galilaer, du haft gefiegt!" Und kein Ezechiel spricht über das Trümmerfeld bes Palatins das Wort der Auferstehung (Ez. 37, 1—10). Wie oft mag in den Katakomben die Frage des Propheten (3f. 21, 11) wiederholt worden fein: "Wächter, wie weit ift es in der Nacht? Wächter, wie weit ift es in der Nacht?" Hat nicht bald für uns morituri des römischen Reiches auf dem Glockenturm der Weltregierung die Stunde der Erlösung geschlagen? Die Stunde ber Erlösung schlug, aber dwischen den einzelnen Glockenschlägen vergingen viele Jahre. Es brauchte Jahrhunderte, bis das heidnische Rom wie mit eisernem Besen ausgesegt war. Rom ist nicht an einem Tage gebaut worden. Auch dieses Gesetz des allmählichen Ausbaues spiegelt sich in der Geschichte der Anima wider. Biele schenkten einen Bauftein, einige schenkten gleich ein ganzes Saus, und fo murde die deutsche Nationalstiftung durch den Opfersinn unserer Lands. leute so weit ausgebaut, daß die Stiftung den Rompilgern unentgeltliche Verpflegung und ben Armen in Rom das tägliche Brot durch die Hand des hl. Vinzenz reichen konnte.

Gin drittes Gesetz ist das Gesetz der ruhigen Entwicklung. Lärm und Getöse, Marktschreiertum und äußerer Prunk find nicht im Geiste Christi (Matth. 12, 19). "Ein Sturmwind

v. Fantbaber, Beitfragen zc. 4. u. 5. Muff.

sprengte die Felsen, aber der Herr war nicht im Sturmwind und nicht im Erdbeben und nicht im Feuer" (3 Kön. 19, 11 f.). In der Geschichte der Kirche gibt es Zeiten, so ruhig, daß man meint, die Mühlen Gottes stünden stille. Auch über der Anima lag es zeitweise wie Friedhofsruhe, wie damals, als unsere Sakristei zu einem Pferdestall und unsere Kirche zur Scheune entwürdigt wurde. Der Herr lenkte aber alles wieder zum Besten.

3.

Eine dritte Segensquelle, die den völfischen Anftalten hier in Rom entspringt und in die Beimat fließt, heißt: Liebe zur heiligen Rirche und zu ihrem Oberhaupte in Rom. Im Evangelium Chrifti fteht es beurkundet und verbrieft: Die Rirche Chrifti ift auf den Felsen Betri gebaut (Matth. 16, 18). Seit den Tagen, da der hl. Bonifatius mit dem Segen des Beiligen Baters von Rom her zu unfern Bätern tam, ift das Angeficht der deutschen Katholiken nach Rom gerichtet. Noch vor wenigen Tagen, bei dem unvergeflichen Empfang der deutschen Kolonie am Weißen Sonntag, hat der Beilige Bater der Anima das glorreiche Zeugnis ausgestellt, daß sie ihrer Überlieferung auch hierin treu geblieben. Die Unima ift uns von den Vorfahren überfommen als Erbgut aus glorreichen Tagen eines felsenfesten Glaubens. Die Anima ift felber ein in Stein gehauenes "Credo an die heilige, katholische und apostolische Rirche". Die Steine an der Confessio von St. Beter konnten heute an meiner Statt predigen: Wir haben im rollenden Kreislauf der Jahrhunderte eure Borfahren hier knien feben, vom erlauchten Fürsten bis herab zum einfachen Wanderburschen. Sier haben sie in deutscher Treue das Credo gebetet und daheim sind sie Apostel ihres Glaubens geworden. Wir sind alle schon unter der Ruppel von St. Beter geftanden und haben uns fo zwerghaft flein gefühlt an der Seite jener Riesenpfeiler und haben uns doch auch wieder so groß gefühlt in dem Gedanken: Wir sind Rinder einer volkerumspannenden und zeitenüberdauernden Rirche, wir find Soldaten einer Armee, welche die Pforten der Hölle nicht überwältigen werden.

In einer Zeit, in ber es überall in Europa fluftert: "Siehe, hier ist Chriftus und dort ist er, was sucht ihr boch jenseits der Berge", in folchen Zeiten ber "Los von Rom-Bewegung" ift es ein Segen für ein Bolt, wenn aus seiner Anstalt in Rom apostolische Männer hervorgehen und in den Boden der Beimat wie einen geweihten Grundstein bas Wort bes Evangeliums einsenken: Sei ein kluger Mann und baue bein Haus nicht auf Flugfand, sondern auf Felsengrund (Matth. 7, 24). Wenn es keine Zweiteilung des Bergens ift, Gott im himmel und fein Vaterland auf Erden zu lieben, dann ift es auch feine Dreiteilung des Bergens, feinem Gott und feiner Beimat und feiner Rirche zu gehören. Bier liegen die starken Burgeln beiner Rraft! Bergeffen wir es nicht: Wir haben an der Confessio von St. Beter das Credo gebetet. "Jerusalem, wenn ich bein vergesse, sei vergessen meine Rechte! Meine Zunge flebe mir am Gaumen, wenn ich dich nicht sete jum Söhepunft meiner Freude" (Bf. 136, 5 f.).

4.

Roch ein vierter Segen fließt durch die firchlich völkischen Gründungen in Rom den einzelnen Landsmannschaften zu, ein Segen in Form einer sittlichen Pflicht. Niederslassungen im Auslande sind Vorposten, und Vorposten werden immer schärfer beobachtet. Unwillkürlich oder auch willkürlich wird man nach der religiös sittlichen Führung der einzelnen Kolonisten das ganze Volk beurteilen: "So sind die Deutschen, so sind die deutschen, so sind die deutschen Katholiken." Wenn es auch nicht recht ist, wegen einer einzigen faulen Veere die ganze Traube zu verwersen, so wird nun doch einmal so geurteilt, und wir wissen, daß wir den Maßstab für die sittliche Wertung unseres Volkes bilden. Daraus ergibt sich für den einzelnen die heilige Pflicht, in seinem Benehmen beim Gottesdienste, in seinem Privatleben, im Geschäftsleben, in der caritativen Mitarbeit zur Hebung des sozialen

Elendes, in jeder Beziehung seinen Teil dazu beizutragen, daß der Name der Tedeschi auch unter einem vielsach anders gearteten Bolke seinen guten Klang bewahre. Das sind wir unserem Baterlande und unserem Glauben schuldig. In der Fremde ist jeder einzelne ein Bannerträger der völkischen Ehre, weit mehr als in der Heimat. Jedes Unrecht klebt wie ein Flecken an der Fahne unseres Bolkes. Darin liegt ein neuer Pflichttitel zu sittlichem Leben, und darin erblicke ich für den einzelnen einen Segen.

Meine lieben Landsleute! Einer der schönsten Psalmen (Ps. 132) nennt es in erster Linie gut und sittlich schulend, in zweiter Linie angenehm und lieblich, wenn Brüder brüderlich zusammenleben. Da sei es, sagt der Psalm, wie wenn das Salböl vom Haupte des Hohenpriesters hinabsließe in seinen Bart und hinab bis an den Saum seines Gewandes. Da sei es, wie wenn der Tau vom Hermon hinabsließe über die Berge von Sion. Da entbiete der Herr seinen Segen auf ewig. Möge unsere liebe Anima, die von so viel Tausenden jenseits der Alpen, diesseits und jenseits des Böhmerwaldes dankbar genannt wird, vom Allmächtigen gesegnet werden! Möge der Segen, den der Hohenpriester im Batikan vor wenigen Tagen der deutschen Kolonie gespendet hat, wie Salböl vom Haupte her, wie Tau von Hermons Höhen herab über die ganze Kolonie sich ergießen bis hinab zum Armsten, — bis an den Saum des Gewandes!

Wir sind nicht wie die Kirche für Jahrtausende, nicht wie die Nationalanstalten für Jahrhunderte, wir sind für ein paar Jahrzehnte geboren. In Kom werden sie nach wie vor Steine ausgraben und Menschen eingraben, und wenn die Anima in hundert Jahren wieder Jubiläum seiert, wird von uns allen kein einziger mehr dabei sein. "Pilger sind wir auf Erden" (2 Kor. 5, 6), bis über kurz oder lang unser Wanderzelt abgebrochen wird. Der König der Jahrhunderte sühre die Anima, die Judilarin, die sorgende Mutter der deutschen Katholiken in Kom, über unser Grab hinweg ad multa saecula, durch die zweite Hälfte des ersten Jahrtausends!

Santa Maria dell' Anima! Magnificat anima mea Dominum! Hoch preise deine Seele den Herrn und dein Geist frohlocke in Gott, deinem Erlöser! Großes hat an dir getan, der mächtig ist, und heilig ist sein Name. Amen.

#### II. Die Freiheit der Kirche.

Erweiterte Ausgabe einer Rede auf der 60. Generalversammlung der Katholiken Teutschlands in Met am 18. August 1913, im Verlag von Kirchheim & Co. in Mainz als Broschüre erschienen.

Die Rede bringt ohne diplomatische Verschleierung den katholischen Standpunkt zum Ausdruck, weil sie von einem katholischen Bischof vor einer Katholischenversammlung gehalten wurde. Wer im Banne eines andern Staatstirchenrechtes die Freiheit der Kirche anders meint, sollte im Interesse seiner Allgemeinbildung die Gelegenheit begrüßen, auch den katholischen Standpunkt in dieser Frage kennenzulernen.

Die Gedankengänge der Rede hätten sich in geschichtlichen Fernen verlieren oder in Höhen bewegen können, wo die Gedanken leicht beieinander wohnen. Katholikentagsreden wollen aber den Gegenwartsaufgaben dienen, die hart im Raume sich stoßen. Von einer "Demagogenrede" unterscheibet sich diese Freiheitsrede wesentlich dadurch, daß sie über den Schattenseiten tirchlicher Unfreiheit im deutschen Gegenwartsleben die Lichtseiten der Lage durchaus nicht übersieht, die Freiheit der Kirche nicht auf dem Wege der Erhebung gegen die staatliche Ordnung zurücksordert und die durch die Konkordate geschaffene Rechtslage anerkennt.

Toren der Ewigen Stadt zwei Kaiser um die Weltherrschaft, Mayentius und Konstantin. Zwei Kaiser um die Weltherrschaft, Wagentius und Konstantin. Zwei Kaiser und zwei Weltreligionen! Denn hinter den Legionsadlern des Mayentius stand das Heibentum, das mit der Milch der Wölfin gesäugte Heidentum, der Fluch der alten Welt, und hinter der Christusstandarte Konstantins stand das Christentum, das mit dem Blute des Lammes genährte Christentum, der Segen der neuen Menschheit. Der Lorbeer des Tages siel auf die Fahne, die mit den Ansangsbuchstaben des Christusnamens bezeichnet war. Darin

erblickte Konstantin, der Sieger, ein Gottesedikt zugunsten des Christentums, und als Widerhall dieses Gottesurteils erging wenige Monate später, im Jahre des Herrn 313, von Mailand ein Kaisererlaß, später zu einem Stikt erweitert, worin die bislang rechtloß geknechtete und geächtete Christusreligion in vollamtlicher Rechtsform zu einem staatsrechtlich anerkannten und geachteten Bekenntnis erhoben wurde. Dieses Keligions, edikt" von Mailand war sür das Christentum die Goldene Bulle und Magna charta der religiösen Freiheit.

Diese Jahrhunderttatsache aus dem Jahre 313, im Jahre 1913 vom Aufgang ber Sonne bis zum Niedergang mit jubelnden Barfen gefeiert, foll auch dem diesjährigen Ratholikentag die besondere Tagesfarbe geben. Darum grüßt uns auf dem Feftblatt wie auf der Mitgliederkarte das Bild des Raisers Konstantin, der als Mann der Vorsehung dem Christusnamen und der kirch. lichen Freiheit eine Gasse bahnte. Als Bischof der Nachbarbiozese soll ich den Tag von Mailand und den Tag von Met, die Jahre 313 und 1913 miteinander in Verbindung bringen mit bem Thema: Das Mailander Edikt und die Freiheit der Kirche. Rein schöneres Thema für einen Bischof als die Freiheit seiner Rirche, fein schöneres Los als ein Martyrium für biefes Thema. Der Katholikentag von Met löst damit das Mahnwort unseres Heiligen Vaters Pius X. an die deutschen Bischöfe in Fulda ein: "Wir wünschen bringlich, daß die Konstantinfeste ben Sinn aller Katholiken auf die Freiheit der Kirche hinlenken."

In Met wurde 1792 der erste Freiheitsbaum der französischen Revolution gepflanzt. In Met wurde 1356 auf dem Reichstage des Kaisers Karl IV. die Goldene Bulle, ein Grablied der päpstlichen Freiheit, verkündet. In Met wurde im 14. Jahrhundert vor der Kathedrale das heilige Stadtbanner, die sog. Drissamme, zum Heiligen Krieg entsaltet. In Met stand im 9. Jahrhundert die Pflege des Gesangs in Blüte, und der Cantus Metensis hatte weit in der Welt seinen guten Klang. In Met wollen wir heute, unter dem Freiheitsbaum des Kreuzes, ohne jeden Umsturz, die

Goldene Bulle der firchlichen Freiheit verkünden, die siegreiche Oriflamme Konstantins entfalten und als "Cantus von Metz" das hohe Lied der kirchlichen Freiheit singen!

Buerft klare Begriffe! Bas ift Freiheit? Freiheit ift ein Wort in allen Wörterbüchern, ein Lied in allen Tagebüchern und Kommersbüchern, ein Abschnitt in allen Rechtsbüchern, ein Band an allen Bereinsfahnen, ein Traum bei allen Bölkern, eine Redensart an allen Guillotinen, ein Register auf allen Orgeln, eine Melodie auf allen Drehorgeln der Gasse. Freiheit ift bas geduldigste und vieldeutigste Wort der menschlichen Sprache. Freiheit ift so lange ein wesenloser Schein, ben "ich meine", so lange ein leerer Schall ohne Inhalt, bis man bazu fagt, wovon man frei ift, ob frei von Lüge ober frei von Wahrheit, frei von Schuld ober frei von Unschuld, frei von Gedankenlosigkeit ober frei vom Denken, frei von Religionshaß ober frei von Religion, frei von Retten ober frei von - Freiheit. Um flare Begriffe zu schaffen, muffen wir unterscheiden zwischen der sittlichen Freiheit im Seelenleben und ber bürgerlichen Freiheit in ber äußeren Lebenslage. Die sittliche, seelische Freiheit besteht in dem Freisein von Wahnideen, Vorurteilen, Leidenschaften und andern Bemmnissen des persönlichen Innenlebens. Die bürgerliche Freiheit besteht darin, daß die Einzelmenschen oder ihre gesellschaftlichen Berbande im Umkreise ihres rechtmäßigen Interessen. und Arbeits. gebiets nicht durch ungerechte Gingriffe von Außenstehenden geknebelt und in eine ihrem Daseinszweck frembartige Bahn gestoßen werden. Es kann eine sittliche Freiheit ohne bürgerliche geben und eine bürgerliche ohne sittliche. Ein Märtyrer kann, au Banden und Füßen gebunden, im Mamertinischen Rerfer angeschmiedet liegen und ist doch ein Seld der sittlichen Freiheit. "Der Mensch ist frei, und würd' er in Ketten geboren." Unsere Rirche hat gerade in den Zeiten äußerer Unfreiheit die höchsten Siege sittlichen helbentums gefeiert. Auf ber andern Seite kann ein Held des Umfturzes aus voller Rehle bürgerliche Freiheits. lieder singen von bem Gott, der Gisen wachsen ließ und feine

Anechte wollte, und innerlich babei ein Knecht der Sünde und der Tagesmeinung, eine Sklavenseele niederster Sorte sein. Bei unserem Thema "Freiheit der Kirche" handelt es sich zunächst um die bürgerliche Freiheit der Kirche, und zwar auf einem doppelten Rechtsgebiet: Wir sprechen von Freiheit im innerkirchlichen Rechtsgebieten, z. B. in der Berwaltung der heiligen Sakramente, die kirchliche Selbstgesetzgebung gewahrt ist, — von Freiheit im kirchen politischen Leben, wenn die Kirche auf den mit dem Staate gemeinsamen Rechtsgebieten, z. B. in der Errichtung einer Nuntiatur, von eigenmächtigen Eingriffen in unveräußerliche Rechte verschont bleibt.

Die Kirche ift eine freie, rechtsfähige Gesellschaft, die in der Ausübung ihrer von Gott erhaltenen Sendung sich selbständig betätigen und hierin von keiner Macht der Erde geknechtet werden darf. Dieser Rechtsanspruch an die Völker der alten und neuen Zeit ist im Evangelium beurkundet, in den Apostelbriesen verbriest, in der Weltgeschichte besiegelt. Konstantin gab der Kirche die Freiheit; das Anrecht auf Freiheit stammt nicht erst von Konstantins Gnaden und kann darum auch von keines Fürsten Ungnade widerrusen werden. Wenn es überhaupt geschichtliche Rechte gibt, hat die Kirche, auch rein geschichtlich betrachtet, als Kangälteste der Kulturgesellschaften neben den angebornen auch erworbene Rechte im Kate der Völker. Ich gebe zuerst

### 1. Das geschichtliche Bild der kirchlichen Freiheit im Spiegel des konstantinischen Freibriefes.

Der wesentliche Inhalt des Mailänder Erlasses gipfelt in folgenden Sätzen, die als das Urevangelium der staatsbürgerlichen Freiheit der Kirche gelten können: "Gar niemand soll die Freiheit verwehrt sein, für die Religion und den Kult der Christen sich zu entscheiden. . . . Jeder, der zur christlichen Religion sich bekennen will, soll das frei und öffentlich und ohne jede Belästigung tun können. . . Den Christen haben Wir freie und un-

beschränkte Erlaubnis zur Ausübung ihres Rultes gegeben." Den alten Römern mußten bei biefen Saten, bei biefen Bofaunen. ftogen bes Gerichtes über die alte Welt, beibe Ohren gellen. In der vorkonstantinischen Zeit führten die römischen Cafaren auch in religiösen Fragen eine unumschränkte Herrschaft; mit bem Tage von Mailand war für die Religion des Kreuzes biefes Joch der römischen Staatstyrannei zerbrochen. Neun Jahre vorher hatte der Blutbefehl des Kaifers Diokletian die Jünger des chriftlichen Namens bem Tode geweiht; mit dem Erlaß von Mailand wurde bem chriftlichen Bekenntnis ein Plat an der Conne mit den gleichen Rechten neben ber bisherigen Staatsreligion eingeräumt. Das war die Entdeckung eines neuen Regierungssystems und damit die Entdeckung einer neuen Welt und einer neuen Beit. Die gesamte Kirchenpolitik bes 4. Jahrhunderts tam um so rascher in ein neues Geleis, als bem dulbsamen Raiserwort auch dulbsame Raisertaten folgten: Für Kirchenbauten wurden auf kaiferlichen Befehl Staatsbeiträge geleistet, die Kirchengemeinden mit vermögensrechtlichen und andern Fähigkeiten juriftischer Personen ausgestattet, der Klerus von Frondienst und weltlicher Gerichtsbarkeit befreit, den Kultusorten und Kultuspersonen, letteren in hierarchischer, also in firchlicher Bliederung, weitere Vergünftigungen zuerkannt.

Konstantin hatte mit eigenen Augen beobachtet, mit welchem Heldensinn die Christen die Ketten der Verfolgung trugen, ohne auf dem Gewaltweg des Umsturzes die Tage der Heimsuchung abzukürzen. Er hatte beobachtet, wie die christliche Religion als Lamm an der Schlachtbank mehr welterobernde und staatsbejahende Kraft bekundete als die heidnische Religion im Besitz der staatlichen Allgewalt. Konstantin, einer von den seltenen Staatsmännern, die aus der Kirchengeschichte lernen, hatte den Mut, daraus die Folgerung zu ziehen, für sein staatsmännisches Handeln rascher als sür sein persönliches Leben: Wenn die Kirche der Katakombenzeit mit gesesselten Händen ühre Henker segnete, wieviel mehr wird sie mit entsesselten Händen über das wankende

Reich einen Völkersegen, über die Legionen einen Waffensegen, über das Kaiserhaus einen Haussegen sprechen! So sei sie frei, um die Welt zu stützen und zu segnen, — das ist die Psychologie der konstantinischen Freiheitsurkunde.

Die Folgezeit von 313 ab hätte ben Chriftusnamen, ber nur in den Anfangsbuchstaben in der Fahne Ronstantins stand, voll ausschreiben muffen. Die Folgezeit hat aber, im Spiegel bes Mailander Freibriefes betrachtet, eine geradlinige Borwärtsentwicklung des tirchlichen Freiheitsgedankens nicht aufzuweisen. Heidnische Staatslehren sterben nicht fo schnell wie Magentius im Tiberftrom. Zwei Entwicklungslinien führen vom konstantinischen Erlaß burch die folgenden Jahr. hunderte. Die eine Linie führt durch das germanische Mittelalter. Die Großmachtstellung bes mittelalterlichen Papfttums, seine mehr ober minder erwiderte Freundschaft mit dem mittelalterlichen Raisertum, die Verquickung des religiösen und politischen Lebens, die Bereinigung bes firchlichen und burger. lichen Rechtes in einem Rechtsbuch, das und anderes war die weltgeschichtlich ausgereifte, teilweise sogar überreife Frucht bes konstantinischen Freiheitsgebankens. Un staatspolitischen Übergriffen in das tirchliche Rechtsgebiet hat es auch im Mittelalter nie gefehlt. Die Chronik von Met weiß ein Lied bavon zu singen. Die Einmischung der frankischen Könige in Bischofsmahl und Kirchenversammlung, die Verkummerung der firchlichen Selbst. verwaltung durch das weltliche Patronatsrecht, die erste Ent. eignung von Kirchengütern durch Karl Martell, die Belehnung ber Bischöfe mit Ring und Stab durch Laien, die cafaropapistischen Gelüste der Staufen, die unter Innozenz III. mit Stiefel und Sporn ins Beiligtum fturmten, die Angriffe auf die firchliche Unabhängigkeit, die von Bonifag VIII. mit aller Kraft zurück. gewiesen werden mußten, - bas und anderes fagt uns, baß Freiheit und Friede zu jenen Hochzielen bes Reiches Gottes auf Erben gehören, die der Rirche zu keiner Zeit als ruhiger Bollbesit bauernd beschieden sind. Aber trot allem war die Linie,

bie vom Mailänder Freibrief her an König Chlodwig, dem fränfischen Konstantin, also an Met vorüber durch das Mittelaster führte, eine aufwärtssteigende, kirchenfreundliche Entwicklungslinie von der Gleichberechtigung der Kirche im Sinne Konstantins bis zur Alleinberechtigung im Sinne Bonisaz' VIII.

Die zweite Entwicklung Slinie führt als abwärts. zielende, kirchenfeindliche Linie zur Kirchenpolitik ber oftrömischen Raiser und mündet im byzantinischen Staatsfirchentum. Das Morgenland, das Mutterland ber Gewaltherrschaft, war nicht reif, ben Gebanken eines freien Staates, noch viel weniger den Gedanken einer freien Kirche zu fassen. Tragisch war dabei, daß der nämliche Konstantin, der Herold der kirchlichen Freiheit, den ersten Spatenstich zu ihrem Grabe tat durch die laienpäpstliche Rolle, die er in gutgemeintem Übereifer auf dem Konzil von Nicaa und in andern rein firchlichen Fragen spielte. Die blutige Verfolgung eines Diokletian hat der kirchlichen Freiheit keine tieferen Wunden geschlagen als die Kirchenpolitik eines Juftinian, der im 6. Jahrhundert im neurömischen Often den Rirchenfürften in der Beamtentoga spielte. Dieser Rirche, die von den Byzantinern wie ein Mündel bes Staates auch in innerfirchlichen Lebens. fragen bevormundet wurde, gilt das Jeremiaswort (28, 13): "Retten aus Holz haft bu zerbrochen, aber Retten aus Gifen bafür eingetauscht." Der allzu freundliche Staat kann der Freiheit ber Rirche gefährlicher werden als ber kirchenfeindliche Staat.

Das Staatsfirchentum byzantinischer Farbe hat auch über den europäischen Westen düstere Schatten geworfen und sich namentlich in drei Regierungssystemen des 17. und 18. Jahrhunderts weltgeschichtlich ausgeprägt: in Frankreich im Gallikanismus, in der Nähe von Metz im Febronianismus, in Osterreich im Josephinismus. Wie sast überall, wo der kirchlichen Freiheit ein Galgen errichtet wurde, haben auch in den gallikanischen und sebronianischen Wirren Diener des Heiligtums die Hand angelegt und still oder offen ihre Judasdienste angeboten. Dem Bischof Bossuet, dem früheren Domherrn von Metz, dem eigentlichen

Rirchenvater ber gallitanischen Softheologie, mußte Bapft Innozenz XI. schreiben, die Freiheit der Kirche preiszugeben fei bie größte Schmach für einen Bischof. Wie weit die Entwicklung auf ber byzantinischen Linie vom Freibrief Konstantins wegführte, ift am flarsten an Raifer Joseph II. von Dfterreich, dem Widerspiel Ronftanting, zu erseben. Beide Raiser haben ein Toleranzedikt erlassen, Konftantin zugunften der römischen Kirche, Joseph II. im tatsächlichen Erfolg zu ihren Ungunften; denn das josephinische Dulbungspatent von 1781 wurde gegen den Willen des Raifers vielfach so aufgefaßt, als ob jett jegliche Unmaßung gegen die Ratholiken von staatlicher Seite geduldet würde. Beide Raifer haben Gebetsvorschriften erlaffen, Konstantin in einem Armeebefehl, Joseph II. in ber amt. lichen Gottesdienstordnung von 1783, - Konstantin, weil ihm zu wenig, Joseph II., weil ihm zu viel gebetet wurde. Beide haben sich angelegentlich um bas Kirchenvermögen gefümmert, Ronftantin, indem er der Kirche die in der Berfolgung enteigneten Güter zurückgab, Joseph II., indem er felber Rirchengut und Alostergut beschlagnahmte und bessen Verwaltung verstaatlichte. Ronftantin gab den Bischöfen über bas firchliche Rechtsgebiet hinaus Einfluß auf die staatliche Gesetzgebung und Ruftig, Joseph II. drängte die Bewegungsfreiheit der Bischöfe selbst auf firchlichem Boben zurück, indem er ihren brieflichen und perfonlichen Verkehr mit Rom verwehrte ober staatlich beaufsichtigte. Der Sohn der hl. Helena hielt ben Schild über bas firchliche Cherecht; ber Sohn ber großen Maria Theresia überwies die bisher von der Kirche aufgestellten Chehinderniffe an die Buftandigkeit bes Staates. Nur darin war Joseph II. ein zweiter Konstantin, daß auch er in gutgemeintem Übereifer glaubte, mit feinen Magnahmen ber Rirche einen Dienst zu erweisen. Und fein Ambrofius ftand am Gingang der Kirche, der mit vorgehaltenem Hirtenstab dem Raifer gesagt hätte: Du Totengräber ber kirchlichen Freiheit!

Die neueste Zeit hat unter den Freiheitsbäumen der französischen Revolution, die mancherorts an der Stelle umgeworfener

Areuze aufgerichtet wurden, mit Freiheit fich berauscht und gleich den Bürgern der Stadt Lucca das Wort Freiheit auf alle Tore und Mauern geschrieben. Gerade im letten Jahrhundert hat aber das schöne Wort mehr und mehr einen firchenfeindlichen Unterton erhalten. Es hat zuweilen ben Anschein, als ob der Liberalismus, wenn es sich um die katholische Kirche handelt, die Begriffe Freiheit und Anechtschaft verwechsle und den Ronstantin nicht vom Magentius unterscheiben könne. Wie war es nur möglich, daß außerhalb der katholischen Volkskreise das deutsche Bolf, das sonft am lautesten die Barfe stimmt zum Lobe der Freiheit und Duldsamkeit, im Jahre 1913 zum Jubilaum ber religiösen Freiheit und des Mailander Toleranzediftes die Sarfen an den Trauerweiden aufhängen konnte? Die Fuldaer Bischofs. konferenz hat das 16. Jahrhundertgedächtnis der Mailänder Freiheitstat mit einer ernften Rlage begleitet, - es klingt wie eine Klage aus dem Grabe bes hl. Bonifatius: "Kaum finden wir noch ein Land, in dem die Kirche jenes Vollmaß von Freiheit hätte, das Konstantin ihr verlieh und auf das fie Unspruch hat. In so vielen Ländern . . . ftatt der Freiheit unheilvolle Beftrebungen, die Bewegungs. und Entwicklungsfreiheit der Rirche einzuengen, ihren Einfluß zu unterbinden, sie aus der Schule, aus ber Gesetzgebung, aus dem öffentlichen Leben auszuschalten, sogar ihr caritatives Wirken zu hemmen, den blühenden Baum ihres Ordenslebens zurückzuschneiden, alle ihre Lebensregungen arg. wöhnisch zu beaufsichtigen." Mein Klagelied ift also das Rlage. lied der deutschen Bischöfe.

Auch die deutsche Geschichte der letzten Jahrzehnte hat, im Fürsten und Völkerspiegel des konstantinischen Freibrieses betrachtet, einige traurige Zerrbilder der firchlichen Freiheit aufzuweisen. Was ich jetzt sage, ist nicht Politik, sondern Religionsgeschichte im Rahmen meines Themas. Auf der Frankfurter Nationalversammlung 1848 wurde der Antrag gestellt: "Jede Religionsgesellschaft ordnet und verwaltet ihre Angelegenheiten selbständig." Zwei Jahre später tauchte der gleiche Grundsat sogar

im gleichen Wortlaut in der preußischen Verfassungsurkunde vom 31. Januar 1850 wieder auf: "Die evangelische und die römischkatholische Kirche sowie jede andere Religionsgesellschaft ordnet
und verwaltet ihre Angelegenheiten selbständig." Dieser goldene
Sat, Geist vom konstantinischen Freiheitsgeiste, hatte aber noch
nicht das silberne Jubiläum geseiert, da kamen die Kulturkampfsgesetz, Geist vom diokletianischen Verfolgungsgeiste, und
tilgten jenes Suum cuique aus der preußischen Verfassung wieder
aus. Wir lieben unser großes Vaterland mit heiliger Glut, aber
diese Liebe macht uns nicht blind für die Tatsache, daß in den
siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts die deutschen Vischöse und
Priester nicht so viel Licht und Luft hatten wie ihre Amtsbrüder
unter Konstantin, im Geburtsjahrhundert des Mailänder Ediktes.

Um 25. Juli 1900 wurden durch ein Reichsgesetz für die deut. ichen Schutgebiete Gemiffensfreiheit und religiöse Duldung gewährleistet. Die Inseln des Weltmeeres fangen ein Alleluja der Freiheit. Als aber ber fog. Toleranzantrag vom 23. No. vember 1900 auch für das Reich die staatspolizeilichen Schranken niederlegen wollte, die mancherorts im Deutschen Reich der Freiheit der Religionsübung im Wege standen, erlebte die Rulturgeschichte der Neuzeit das Trauerspiel, daß der Toleranzantrag im Jahre 1900 nicht einmal jenes Mag religiöser Freiheit erreichte, das im Toleranzedikt von Mailand 313 gewährt war. Und obwohl das friedliche Zusammenleben der Bekenntnisse in einem paritätischen Staat nur auf dem Boden der Religionsfreiheit möglich ist, bestehen in einzelnen Bundesstaaten für unsere Glaubensbrüder heute noch Zwangsgesetze, die keine Ehre bes beutschen Namens sind. In Braunschweig und Mecklenburg. Schwerin ist das Mailander Religionsedikt bis heute noch nicht bekanntgegeben.

Eine dritte religionsgeschichtliche Tatsache der neuesten deutschen Geschichte liegt so gebieterisch auf der Linie meines Themas, daß es Feigheit wäre, daran vorbeizugehen, auch auf die Gefahr hin, selber ein Märthrer der kirchlichen Freiheit zu werden. Um

28. November 1912 hat uns der Bundesrat einen neuen Beichluß über die Ausführung des Jesuitengesetes beschert, just am Vorabend des konstantinischen Jubeljahres, so daß die deutschen Ratholiken im Jahre 1913 das Toleranzedikt von Mailand und das Intoleranzedikt von Berlin zusammen feiern können. Sier der Konstantinbogen, eine majestätische Chrenpforte der Duldsamkeit und Freiheit, und hart daneben die traurigen Trümmer eines Rultur. fampfsgesetzes, ein kaudinisches Joch der kirchlichen Verfassungs. freiheit! Wir durfen über lauter Jesuitendebatte unsere andern hochverdienten Orden nicht vergessen, unsere unermudlichen, treuen Mitarbeiter im Weinberg. Diese andern Orden werden uns aber nicht migverstehen: Der Ruf der Freiheit für die Jesuiten ift ein Ruf nach Freiheit für die Orden überhaupt, ein Ruf nach Freiheit für die Rirche. Die Rulturgeschichte der religiösen Freiheit wird es dem Prinzen Georg von Bayern nie vergessen, daß Seine Königliche Hoheit am 31. Juli 1912 — am Festtag bes hl. Ignatius von Lopola — in der Rammer der Reichsräte mit vornehmer Bestimmtheit für die Aufhebung des Jesuitengesetes eintrat. Konstantin hatte es auch mit einer Gesellschaft Jesu zu tun; er wußte sehr gut, daß das heidnische Volksempfinden die Christen vor die Löwen forderte. Konstantin, ein Staatsmann des 4. Jahrhunderts, war aber zu groß, um die Rechtsfrage, ob einem ohne Schuldbeweis Verurteilten Freiheit ober Verbannung gehöre, dem Bolfgempfinden zu überlaffen. Es ift für uns Ratho. liken ein unerträglicher Gedanke, von Tag zu Tag von der Gnade irgendeiner Polizeibehörde abhängig zu fein, die das Gefet heute gnädig und morgen ungnädig auslegen fann und von einem Polizeidiener darüber belehrt wird, ob der Bortrag eines Jesuitenpaters das religiöse oder mehr das religionswissenschaftliche Gebiet berührte. Gnade vor Recht ift ein ebenso unerträg. licher Rechtszustand wie Macht vor Recht. Die bürgerliche Freiheit ist fein Gnadenalmosen, die bürgerliche Freiheit ist ein Suum cuique, ein Rechtsanspruch, der nur durch nachgewiesene, nicht durch geträumte und für die Bukunft befürchtete Berbrechen ver-

wirkt werden fann. Auch wir halten die Störung des tonfessionellen Friedens für ein ftrafwürdiges Berbrechen am Baterlande; aber dieses Berbrechen muß erst begangen und bewiesen sein, bevor es mit Verbannung beftraft wird. Gerade im Jubeljahre unferes in Chrfurcht gegrüßten Raifers, in dem es Gnaden regnet über schuldig Verurteilte, empfinden wir das Jesuitengeset über unschuldig verbannte Ordensleute als eine Härte, als ein Unrecht, das des deutschen Namens und der deutschen Führerftellung im Kulturleben nicht würdig ist. Sagen Sie meinetwegen: Der Bischof von Speyer ift ein unverbesserlicher Optimist. Der Bischof von Spener hat die feste Überzeugung: Der Tag von Mailand wird fommen! Raifer Wilhelm II. wird ber größten Tat feiner tatenreichen Regierung, dem ehrlichen Friedenswillen, eine neue Großtat, eine Konstantintat, anreihen: Freiheit der Rirche und den katholischen Untertanen in jedem Rleid, wenn sie nur Gott fürchten und dem Baterlande dienen!

## 2. Das ideale Bild der kirchlichen Freiheit im Spiegel des kirchlichen Rechtes.

Wenn wir heute von Freiheit der Kirche reden und reden hören, müffen wir das ide ale und das reale Freiheitsbild unterscheiden. Das Ide albild ift in den Rundschreiben der beiden letzten Päpste und besonders im Syllabus des neunten Pius von 1864 mit gewaltigen Strichen umschrieben. Um machtvollsten hat die 19. Syllabusthese den idealen Standpunkt der Kirche ausgedrückt: Die Kirche sei eine vollkommen freie Gesellschaft mit eigenen, dauernden, gottentstammten Rechten, und die Zivilgewalt sei nicht zuständig, die Rechte und Rechtsgrenzen der Kirche zu bestimmen. Das reale Bild der sirchlichen Freiheitslage ergab sich, bei verschiedenen Völkern mit verschiedenen Farbentönen, im allgemeinen aus dem Kamps mit der idealseindlichen Wirklichkeit unter mancherlei Zugeständnissen seitens der Kirche, in Einzelfällen aus den Konkordaten, d. h. aus völker

rechtlichen, nach beiden Seiten rechtsverbindlichen Verträgen, in denen die Kirche ebenfalls weitgehenden Abstrichen an den im Syllabus geforderten idealen Gerechtsamen zustimmte. So im Konkordat mit Frankreich 1801, mit Vahern 1817, mit Österreich 1855. Ohne an der tatsächlichen Rechtslage rütteln zu wollen, wie sie konkordatsrechtlich für unser Volk geschaffen wurde, geben wir doch zuerst das ideale Vild der kirchlichen Freiheit im Spiegel des kirchlichen Rechtes.

Die Bitte um Freiheit, die siebte von den sieben Bitten des weisen Königs (3 Kön. 8, 46—50), zieht sich wie ein Königsgebet durch die kirchliche Liturgie, wenngleich sie nicht das höchste Anliegen der betenden Kirche ist; denn höher gilt dem hohenpriesterlichen Gebet die Reinheit des Glaubens und die Einheit der Gläubigen. Auch in den Kundschreiben Leos XIII. und Pius' X. ist es ein bleibendes Thema: "Bo der Geist des Herricht, da ist Freiheit" (2 Kor. 3, 17), wo die Willkür der Menschen herrscht, da ist Knechtschaft.

1. Kirchliche Freiheit nach dem Bergen der Kirche umfaßt erstens Daseinsrecht und Entwicklungsfreiheit der Rirche. Die Grundforderung der bürgerlichen Freiheit, der allerbescheidenste Anspruch des Lebendigen ist das Recht zu leben, die Freiheit, das zu fein, was man ift. Bor Konftantin hatten die Junger des Kreuzes, die morituri des römischen Staates, nur das Recht, für ihren Glauben zu fterben; feit 313 hatten sie auch das Recht, dafür zu leben. Was aber ein Recht hat zu leben, hat auch ein Recht, feine Lebensträfte ohne Schädigung fremder Rechte im Rahmen des Gemeinwohls zu entfalten. Nan aber ruhen im Schofe der Rirche Gottesfräfte mit unendlichen Erlösungswerten, die auf den Wegen ber äußeren und inneren Mission in Umlauf gesetzt werden sollen, um das Angesicht und bas Berg ber Ecde zu erneuern. Reine Macht ber Ecde barf dieser Missionsarbeit der Kirche die Bahn versperren und dem Siegeslauf bes Evangeliums ein "Halt" entgegenrufen. Reine Macht ber Erbe barf ber Kirche fagen: Backe bein Belt zusammen

v. Faulhaber, Beitfragen zc. 4. u. 5. Auft.

und warte, bis wir dich rufen! Wer den Auftrag hat: "Gehet hin in alle Welt", kann nicht warten, bis die Welt ihn ruft.

Entwicklungsfreiheit auch in bezug auf unsere katholische Eigenart! Jedes Bekenntnis darf verlangen, individuell an seinem eigenen Maßstab, nicht schabsonenhaft an der Ele eines andern Bekenntnisses, gemessen zu werden. Wer von Berufs wegen in irgendeiner Stellung über katholisches Wesen zu urteilen hat, sollte die Mühe nicht schenen, einmal den Katechismus für die katholische Volksschule durchzulesen, um ein klein wenig in die katholische Seele sich einzusühlen und uns nach unserem Wir, nach unserer Eigenart, beurteilen zu können. Es ist keine Störung des konsessionellen Friedens, wenn Katholisch so frei sind, katholisch zu sein.

2. Kirchliche Freiheit idealen Sinnes umfaßt zweitens Bekenntnis. und Lehrfreiheit. In der Sprache des Evangeliums ist die Kirche ein "Bau". Die Manern dieses Baues
sind die steinharten Bekenntnissormeln. Bestimmte Bekenntnisformeln ablehnen heißt die Manern des evangelischen Banes niederlegen und der Glaubensverneinung die Tore öffnen. Das gute
Recht, seine religiöse Überzeugung durch das Bekenntnis auf den
Leuchter zu heben, ist mit Märthrerblut erkaust. Die Bekenntnisfreiheit darf aber auch dadurch nicht eingeschränkt werden, daß
dem Bekenntnismutigen, der die nötigen Eigenschaften besitzt, der
Weg zum Reserveossizier, zur Philosophieprosessur, zu andern
öffentlichen Ümtern verbaut wird. Nach dem Gesetz des Nordbeutschen Bundes vom 3. Juli 1869 sollte "die Befähigung zur
Bekleidung öffentlicher Ümter vom religiösen Bekenntnis unabhängig sein".

Die Lehrfreiheit der Kirche erprobt sich im modernen Staatsleben zu allermeist an ihrer Mitwirkung in der Schule. Der Lehrauftrag an die Kirche, in alle Welt zu gehen und die Bölker zu lehren, ist in der Kehrseite ein Auftrag an den Staat, diese Kirche gehen zu lassen. Der Lehrauftrag ist also ein Freiheitsbrief; denn was die Kirche tun muß, muß sie tun dürfen,

ohne erft bei Pontius Bilatus das Plazet zu holen. Gottes Wort läßt sich nicht an die Rette legen, auch nicht burch Rangelparagraphen und Schulsperrgesete. Der einzelne Sendbote der göttlichen Lehre kann eingekerkert werben, aber gerabe aus einem solchen Apostelkerker stammt das Wort: "Gottes Wort läßt sich nicht an die Kette legen" — Verbum Dei non est alligatum (2 Tim. 2, 9). Leo XIII. hat in einem Rundschreiben (1878) barauf hingewiesen, daß es heute bei der zügellosen Rede- und Breffreiheit bes modernen Lebens boppelt widerfinnig fei, mit drakonischer Strenge die Lehrfreiheit der Kirche und ihre Mitwirfung in Unterricht und Erziehung unterdrücken zu wollen. In Frankreich hat der Kulturkampf den Religionsunterricht vom Lehrplan der Staatsschule gestrichen und zwischen Kirche und Rind eine chinesische Mauer aufgerichtet. Nun haben unsere Glaubensbrüder jenseits der Bogefen nach dem alten frangösischen Plan der École libre neben der staatlichen Laienschule eigene Schulen errichtet unter geldlichen Opfern, von denen wir in Deutschland gar keine Uhnung haben. Die einzelftaatliche Schulgesetzgebung hat auch in Deutschland die katholische Rindererziehung an einigen Orten durch unglaubliche Eingriffe erschwert, im allgemeinen aber ift - fagen wir es' ftolz heraus - im Deutschen Reich im Vergleich mit den engherzigen Polizeigesetzen des französischen und luremburgischen Schulkampfes das Recht der Kirche auf den Religionsunterricht in der Schule bis heute weitherzig anerfannt.

3. Zur firchlichen Freiheit im Spiegel bes firchlichen Rechtes gehören drittens Verfassungs. und Verwaltungsfreiheit. Die Verfassung, das Noli me tangere des modernen Staates, ist auch das unantastbare Heiligtum der Kirche, zumal an ihrer Verfassungsurkunde ein göttliches Siegel leuchtet. Verfassungsgemäß ein weltweiter Zentralbau, läßt sie sich ohne Verfassungsbruch nicht zerstückeln und in ein Pavillonsussterchen ausschen. Verfassungsgemäß ein hierarchischer Einheitsbau, in dem die Fülle der Regierungsgewalt auf den Erben der Petrus.

schlüssel in Kom sich vereinigt, hat sie keine Hinkertüren sür eine Mitregierung in demokratischem Geiste, — frei und unbeschränkt auch in dem Sinne, daß sie sich von Völkerlaunen und Zeitenmoden nicht beherrschen läßt. Im Geiste der kirchlichen Verfassung ist auch das Ordenswesen eine Pflanzung, die der Herr gepflanzt, keine Fehlentwicklung des Evangeliums.

Im Namen der Verfassungsfreiheit fordert die Kirche auch die volle Unabhängigkeit ihres Oberhauptes. Gerade im konstantinischen Jubeljahre, im Gedenken der Tatsache, daß Konstantin seine Residenz von Kom wegverlegte und damit dem Zwitterkönigtum in der Ewigen Stadt und dem Streit zwischen den beiden Gewalten vorbeugte, erscheint die Wegnahme des Kirchenstaates als ein Anschlag auf die kirchliche Freiheit. Volle Freiheit der Kirche gibt es nicht ohne Freiheit des Papstes. Soll die Kirche auf unverzäunten Wegen mit ungebundenen Händen ihre Weltmission erfüllen, muß ihr Oberhaupt souveräne Freiheit genießen.

Auf dem Gebiete der Verwaltung erhebt die Kirche den idealen Anspruch, in einer Form, die auch "auf Erden bindet", im Umkreise des kirchlichen Rechtsgebietes sich gesetzgeberisch zu betätigen, Zucht und Ordnung auch mit Strasen aufrecht zu halten, den Studiengang ihrer Priesterkandidaten zu leiten, die kirchlichen Anter freihändig zu besetzen, soweit sie nicht in Verträgen mit der weltlichen Obrigkeit anders vereinbart hat. Auch in der Vermögensverwaltung lehnt die Kirche, soweit nicht ein Konkordat anders bestimmt, die Vormundschaft ab, weil sie weder minderjährig noch altersschwach ist. Im französischen Kulturkampse hat sie lieber das Vermögen als den Gründsatz der freien Vermögensverwaltung geopfert.

4. Zur idealbildlichen kirchlichen Freiheit gehört endlich die Kultusfreiheit, das ureigenste Recht der Kirche, ungestört nach ihrer Art ihren Gottesdienst zu gestalten, die Sakramente zu spenden, dazu den Feiertagen des Kirchenjahres und den Feiersstunden des Menschenlebens eine besondere liturgische Weihe zu

geben. Im allgemeinen hat der moderne Staat bas Rultusgebiet grundsätlich als rein firchliches Gebiet anerkannt und ber Rirche auf diesem Gebiete, etwa in der Durchführung der Rommunion. erlasse, freie Sand gelassen. In einzelnen Fällen freilich sucht man die Hoheitsrechte bes Staates auch im Innersten des Beilig: tums geltend zu machen. Wohl werden nicht mehr wie unter Joseph II. die Kerzen am Altare nachgezählt, nicht mehr mit dem Metermaß bes heiligen Bureaufratius die Bruderschaftsgebete nachgemessen, nicht mehr Alten geschrieben so bick wie ein Defbuch, wenn der hl. Sebastian auf dem Nebenaltar neu vergoldet wurde oder eine Kirchenfahne verlorenging und der Fahnenflüchtling nicht mehr zurücktehrte. Aber immer noch foll es portommen, daß die unschuldige Marianische Kongregation wie eine Staatsgefahr gefürchtet und die Aufnahme eines jeden einzelnen Ordensbruders von einer feierlichen Regierungsentschliefung ab. hängig gemacht wird. In Met ist durch das Berbot der öffentlichen Fronleichnamsprozession eine Bresche in die Rultusfreiheit gelegt. Konstantin führt ben Beinamen bes Großen - groß, weil er die Edpfeiler einer neuen Staats. und Gefellichafts. ordnung einsenkte, größer, weil er als erster unter ben Cafaren ben großen Gedanken innerlich erfaßte: Gine Religion von gottlichem Wahrheitsgehalt läßt fich mit fleinlichen Bolizeimagnahmen nicht unterdrücken.

# 3. Das reale Bild der firchlichen Freiheit im Spiegel der Gegenwart.

Da ich nicht für die Jahre 313 und 2013, sondern für das Jahr 1913 rede, nicht für die ideale, sondern für die reale Weltordnung, muß ich dem geschichtlichen Bilde der firchlichen Freiheit im Spiegel des konstantinischen Freibrieses und dem idealen Freiheitsbild im Spiegel des kirchlichen Rechtes noch ein drittes Bild anfügen, das reale Bild der kirchlichen Freiheit im Spiegel des 20. Jahrhunderts. Das konstantinische

Freiheitsjubiläum hat mehr als bloße Erinnerungs, es hat eine wuchtige Gegenwarts bedeutung. Nun das Wirklichkeitsbild im Spiegel der Gegenwart.

Auch im Bölkerleben der Gegenwart fällt die Frage nach der Freiheit der Kirche zusammen mit der Frage nach den Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Diese Beziehungen sind in der Alten und Neuen Welt des 20. Jahrhunderts in drei Formen ausgeprägt: Anechtung der Kirche nach französischem Muster, Trennung von der Kirche nach amerikanischem Muster, Verbindung mit der Kirche nach deutschem Muster.

Die erfte Form ift die Anechtung ber Rirche burch ben Staat nach frangofischem Mufter. Auch in Frant. reich war wie in andern katholischen Ländern zur Ordnung ber Rechtsgebiete, an benen Staat und Kirche gemeinsames Interesse haben, über den Trümmern der Revolution zwischen dem siebten Bius und dem ersten Napoleon ein Konfordat geschlossen worden, das die freie Ausübung der fatholischen Religion verbürgte. Um das Wesen ber religiösen Freiheit zu retten, war Bius den staat. lichen Forderungen so weit als möglich entgegengekommen. Durch diesen völkerrechtlichen Vertrag war eine beiberseitig verbindliche Rechtslage geschaffen worden, die ohne Rechtsbruch einseitig nicht gelöft werden konnte. Und doch hat das amtliche Frankreich durch das schroffe Trennungsgesetz vom 9. Dezember 1905 einseitig die Rechtsordnung umgestoßen, die biplomatischen Beziehungen zur Rirche abgebrochen und statt bes Konkordates die 77 organischen Artikel, in denen die Freiheit der Kirche beschränkt wird, zum Regierungsgrundsatz erhoben. Die Orden wurden ausgeraubt und geachtet, die Kruzifige aus den Schulen und Gerichtsfälen geworfen, die Steine des Beiligtums auf den Gaffen zerftreut. Die Folge ber Trennung wäre gewesen: Laisser aller, laisser faire; statt bessen wurde bort die Kirche, die Ahnfrau der französischen Rultur, burch einen Kulturkampf felbst im Junern bes Beiligtums geknechtet. Die Freiheit wurde zur blogen Redensart, die Unfreiheit zum Gefet. Nero und Magentius famen aus ben Grabern und bestiegen den Thron des hl. Ludwig. Und niemand kann sagen, wie weit es in der Nacht ist.

Die zweite Form im modernen Bölkerleben ist die Trennung der Kirche vom Staate nach amerikanischen Form
Wuster. Zwischen der französischen und amerikanischen Form
liegt ein Ozean von Unterschied: Frankreich und Portugal,
Frankreichs Uffe, haben in ausgesprochen kirchenfeindlicher Frontstellung die Kirche besehdet und geknechtet; die Vereinigten Staaten
haben in kirchenfreundlichem oder wenigstens in religionsfreundlichem Geiste dem öffentlichen Leben im allgemeinen den religiösen
Charakterzug gewahrt, die Rechte der freien Kirche im freien Staate
anerkannt und den Katholiken die Gründung eigener Schulen nicht
erschwert. Jenseits der Vogesen ist die Kirche von Staats wegen
geknechtet, jenseits des Meeres von Staats wegen freigegeben,
wenigstens bis zur Stunde freigegeben, — das ist der ozeanweite Unterschied.

Auch in unsern Reihen wird der Traum weitergeträumt, die Trennung von Staat und Kirche nach amerikanischem Muster bringe das goldene Zeitalter firchlicher Freiheit. Dann könntet ihr, so sagen uns die Wortführer biefes Windthorstgedautens, mit eingestemmten Ellenbogen die Rechte ber Rirche restlos ohne Konfordatabstriche guruckfordern, bann könntet ihr mit allen Glocken zu einer Bolksmission zusammenläuten, ohne erft auf einem eingeknickten Bogen anfragen zu muffen, bann tamen die Diener des Altars nie in Gefahr, deffen Lied zu fingen, beffen Brot sie effen. Die Wortführer des Trennungsplanes weisen auch barauf bin, daß der moderne Staat auf einigen Gebieten von seiner Seite eigenmächtig bereits eine Teiltrennung vollzogen habe durch Einführung der Zivilehe, der Simultanschule, des freireligiösen ober richtiger des religionsfreien Jugendunterrichtes und ber Feuerbestattung. Rurg, sie erblicken in ber Entstaatlichung ber Kirche und Entfirchlichung bes Staates nach amerikanischem Mufter den fürzesten Weg ins gelobte Land der firchlichen Freibeit. Wir durfen aber nicht vergessen: Wenn die Trennung von

Staat und Kirche in unserem Vaterlande kommt, kommt sie nicht nach amerikanischem, sondern nach französischem Borbilde, nicht als Aufstieg zur Freiheit, sondern als Abweg zur Knechtschaft, nicht nach dem patriarchalischen Friedensvorschlag: Gehst du zur Rechten, so geh' ich zur Linken, sondern nach der Moral des Kinaldo Kinaldini: Wer die Macht hat, hat das Recht, und sür die Kirche ist es Freiheit genug, vogelfrei zu sein. Die Männer, die heute als Parteiziel die Trennung anstreben, bieten zu wenig Vürgschaft dafür, daß es ihnen um die Freiheit der Kirche zu tun sei. Es ist eine Freseitung der öffentlichen Meinung, die Vorteile des amerikanischen Systems im Munde und die Nachteile des französischen Systems im Schilde zu führen.

Die Lobredner der amerikanischen Rechtslage rechnen uns weiter vor: Im Falle einer Trennung von Kirche und Staat könne die Kirche die vom Staate früher unrecht mäßig säkularisierten Kirchengüter zurückfordern mit Berufung auf § 1478 des Bürgerlichen Gesethuches für das Deutsche Keich, demzufolge beim Auseinandergehen einer She die eingebrachte Mitgift zurückgegeben werden muß. Es ist aber sicher, daß, wenn die Trennung kommt, die Kirche eher eine neue Vermögensentziehung erlebt wie in Frankreich, statt ihr Guthaben von der ersten Säkularisation herausbezahlt zu erhalten.

Wohl gibt es unter der Sonne keine zweite Religionsgesellschaft, die durch Lostrennung vom Staate so wenig an ihrem Lebensnerv berührt, so wenig in ihrem Wesensbestand bedroht würde, wie die katholische Kirche. Die Jahrhunderte vor dem Mailänder Freiheitserlaß haben den mit Märthrerblut geschriebenen Jahrhundertbeweis erbracht, daß die römische Kirche auch ohne Staatsgunst lebensfähig bleibt. Jene Religionssschieme, die den schiesen Turm ihrer Verfassung an das Staatsgebäude angelehnt haben, müssen allerdings den Standpunkt verlieren, sobald der Staat von ihnen abrückt. Anderseits dürsen wir nicht vergessen: die Trennung von Staat und Kirche wäre

nur das Vorspiel zu dem Nachspiel: Trennung des Staates von jeder Religion, — Gallia docet. In dieser Fernsicht stehen aber für das gemeinsame Vaterland viel zu hohe Güter auf dem Spiel, als daß man eine Trennung von Staat und Kirche wünschen dürste, um die Bekenntnisse vor eine Kraftprobe auf Leben und Tod zu stellen.

Rechnen wir dazu die weiteren Nah- und Fernwirkungen der Trennung — die Kirche ohne öffentlicherechtlichen Charakter! die Hochschulen ohne theologische Fakultäten! Militär und Staatsanstalten jeder Art ohne Seelsorge! Schulpläne ohne pflichtmäßigen Religionsunterricht! Sonntagsruhe ohne staatlichen Schutz! — dann verstehen wir, warum trotz der frohgemuten Ginzelstimmen zugunsten einer Trennung die Päpste des letzten Jahrhunderts sich beharrlich gegen die Trennung aussprachen und der Syllabus den Satz, die Kirche müsse vom Staate und der Staat von der Kirche getrennt werden, in These 55 seierlich verurteilte.

Der dritte, für uns die ideale Form ift die Berbindung der Rirche mit dem Staate nach deutschem Muster. Von den obengenannten Wunden abgesehen, ift das deutsche System, die Verbindung der beiden Gewalten auf ber völkerrechtlichen Grundlage der Konkordate und Übereinkommen, die Rechtslage, welche die meiften und beften Grunde für fich hat. Höher als bas feindliche Gegeneinander von Staat und Kirche nach französischer Art steht bas friedliche Nebeneinander nach amerikanischer Urt, aber noch höher gilt uns das freund. schaftliche Miteinander nach guter beutscher Urt, der heilige Bund zwischen Weltstaat und Gottesftaat, gesegnet von der Rirche und getragen von den sittlichen Großmächten Vertrauen und Treue. Un weiten Rechtsgebieten, wie an Cherecht, Schulrecht, Armenrecht, haben Staat und Kirche gemeinsames Besitrecht; bier find Achtung ber gegenseitigen Rechte und gegenseitiges Bertrauen um so notwendiger, als die Grenzen auf diesen Rechts. gebieten nicht überall so klar sind wie zwischen Meer und Fest. land. Amerika brauchte als rein neuzeitlicher Staat nicht erft tausendjährige Beziehungen zur Kirche, nicht einmal Konkordate zu lösen, um die Bahn seiner heutigen Kirchenpolitik zu gehen; das Reich der deutschen Nation würde es erst im Falle einer Trennung zu fühlen bekommen, wie sest und wie tief bis in die Wurzeln seiner Kulturgröße hinab es durch geschichtliche Beziehungen mit der Kirche verbunden war. Unsere Zeit ist rascher im Brückensprengen als im Brückenbauen; aber gerade die gewissenhaftesten Zeitgenossen warnen davor, bestehende Verbindungen und Zusammenhänge von kurzer Hand zu lösen. Unsere Zeit ist groß im Zerkleinern, im Einzelforschen, im Austeilen in Atome; eine solche Zeit braucht große Zusammenfassungen, und eine der größten lautet: Verbindung von Staat und Kirche nach deutschem Muster.

In dieser Berbindung ift ber Staat ein Wohltäter ber Rirche: durch feinen Schutz und feine gelbliche Beihilfe, in gewiffem Sinne fogar durch seine ohne Rleinlichkeit gehandhabte Aufsicht. Die Schupparagraphen des Strafgesetzbuches für das Deutsche Reich (§§ 166 167 196 304) wehren der Gottes. läfterung und bem firchenfeindlichen Unfug und halten ben Schild über Rultusorte, Rultuspersonen und Rultusleben. Wenn auch die Herren Staatsanwälte in der Anwendung diefer Bestimmungen sich nicht gerade überstürzen, haben wir damit doch eine über das gemeine Recht hinausgehende gesetzliche Sandhabe, Gottes. bienst und Gottesdiener vor Störungen und Schmähungen zu ichuten. Wir find nicht vogelfrei. Die gelblichen Bufcuffe bes Staates ermöglichen es ben Dienern ber Rirche, sich aus. schließlich ihrer geistlichen Aufgabe zu widmen, und überheben die Kirche mancher Sorgen in der Durchführung liturgischer und caritativer Werke größeren Stils, die bei der heutigen Finang. fraft unseres Volkes ohne staatliche Beihilfe nicht erstünden. Staatliche Aufsicht über Kirchenkassen und Kirchenbauten bunft dem Fernstehenden eine unwürdige Vormundschaft. Gewiß fönnen wir auch ohne Staatsaufsicht selig werden; wir wollen aber ehrlich anerkennen, daß für die formal geordnete Buchführung im Rirchenhaushalt, für die technische Güte der Kirchen.

bauten und die tirchliche Denkmalspflege die Mitarbeit des Staates ihr Gutes hat.

In ber Berbindung von Staat und Rirche nach beutschem Mufter ift auch die Rirche eine Wohltäterin bes Staates: burch ihre religiös-sitiliche, durch ihre soziale, durch ihre völkische Mission. Als "das öffentliche Gewissen des Staates" soll und will die Rirche das Gemeinschaftsleben vor der sittlichen Fäulnis und Versumpfung bewahren und auf dem Wege der fittlichen Wiedergeburt und Bluterneuerung zum Rampfe um bas völkische Dasein rüften. Diese religios sittliche Aufgabe der Rirche ist zugleich eine vaterländische Tat; benn Wachstum ber Religion ift Wachstum der Volksfraft. Religiofe Verarmung geht mit der sittlichen Verwilderung Urm in Arm. Der moralische Zusammenbruch einer staatlichen Gesellschaft ift ber Schritt. macher des politischen Zerfalls. Die Kirche hat die foziale Miffion, durch ihre Lehre von gottgewollter Obrigfeit, Familien. zucht und Eigentum und ben andern Tragpfeilern der fozialen Ordnung in der Lösung der sozialen Frage den Vorsit zu führen. Die Rirche hat auch eine völkische Sendung. Gerade auf ben Fahnen Konstantins steht geschrieben: Das Kreuz führt auch zu völkischen Siegen! Die Kirche, die in der Zeit grimmigster Verfolgung sogar unter einem Rero und Diokletian bem Raifer gab. was des Kaifers ift, wird als freie Kirche dem Staate nicht verweigern, was des Staates ift. Rulturkämpferische Schroffheit gegen die Kirche entwertet staatserhaltende Werte und entwurzelt starte Wurzeln völtischer Rraft. Es war ein golbenes Wort Bius' X. in seinem ersten Rundschreiben: "Durch Bewahren und Fördern der (firchlichen) Freiheit verteidigen wir nicht nur die heiligften Guter ber Religion, wir forgen bamit auch für die öffentliche Wohlfahrt und nationale Sicherheit."

\* \*

Hochansehnliche Versammlung! Am Tage nach der Schlacht an der Tiberbrücke hielt Konstantin mit lauten Fanfaren seierlichen Ginzug in Rom. Un die Tore der Ewigen Stadt pochte eine neue Zeit, als die Kreuzekstandarte mit dem Christusnamen bort einzog. "Tut euch auf, ihr uralten Tore, ber König ber Herrlichkeit halt seinen Einzug!" Roma, Christus ante portas! Der Senat und das römische Volk sahen auf der Völkerstraße das Chriftusbanner hocherhoben über den siegreichen Legionen, und als Konstantin burch ben Siegesbogen zog, ber heute noch als Denkmal jenes Tages ber Konstantinbogen heißt, da begannen nebenan im Roloffeum, auf beffen Sand die Märtyrer bes driftlichen Ramens verblutet waren, die Steine zu reden: Beil bir, Raiser, die Toten grußen dich! Seit jenem ersten Sieges. zug auf offenen Straßen hat bas Rreuz, die Raiser. standarte ber größten Zeiten, die Driflamme ber größten Triumphe, ein gutes Recht, sich im öffentlichen Leben sehen zu lassen. An jenem 29. Oftober 312 schlug die Damasfusstunde ber Erkenntnis: Die geistigen Mächte und gottlichen Kräfte, die in der Kirche wirksam sind, lassen sich mit irdischen Waffen und militärischer Abermacht nicht zu Boben schlagen. Man kann Löwen in den Räfig sperren und Prometheus an ben Felfen schmieben, man fann Bolfer ber Erbe unter das faudinische Roch beugen, die Wahrheit ber Offenbarung aber geht als siegreicher Held ihren Weg burch die Weltgeschichte, und Konstantin hat mit einem schönen Bekenntnis die Kirche "bas Haus ber Wahrheit" genannt. Die militärische Übermacht war auf seiten bes römischen Staates; ber Sieg war auf seiten ber römischen Rirche. Das sei die Jubilaumsgnade des Ratholiken. tages im konstantinischen Sahr, ein flammendes Gelöbnis auf die siegreiche Fahne des Kreuzes: Rirche Gottes, du freigeborne Rönigsbraut des Kreuzes, du Freiland eines aufrechten Geschlechtes, bu Jubilarin ohnegleichen in der Geschichte, fie mogen Waffen und Retten schmieden, deine deutschen Katholiken wollen die Ehrenlegion beines Kreuzes, Die Wehrkraft beiner Freiheit sein, freie Kinder einer freien Mutter!

# III. Wir Atademifer und die Rirche.

Bortrag vor einer Studentenversammlung in München am 5. Februar 1913. In Einzelansgabe erschienen im Berlag von Kirchheim & Co., Mainz.

Son außen gesehen, erscheint ein gemaltes Kirchenfenster als ein wirres Durcheinander von Linien und Farben. Die Spaziergänger der Gaffe, die im Borübereilen einen flüchtigen Blick nach dem Fenster werfen, können sich unter den rätselhaften Farben und Figuren nichts denken. Wer aber eintritt ins Beiligtum, wer im Innern ber Rirche vom rechten Standpunkt aus eingehend das Bild im Tenfter betrachtet, dem löst sich das scheinbar sinnlose, lichtversperrende Farben. und Figurendurcheinander auf in ein geiftvolles, lichtumflossenes Runftwert im schönften Ginklang ber Farben und Figuren. Ingeborg Magnuffen, die Konvertitin, hat mit diesem Goetheschen Gleichnis von dem gemalten Rirchenfenster ihre Vorstellungen von der katholischen Kirche vor und nach ihrem Übertritt veranschaulicht. Für Millionen andere ift dieses optische Gleichnis ein seelisches Erlebnis geworden. Wer die Kirche nur von außen kennt, nur als flüchtiger Beobachter der Saffe beurteilt, dem erscheint fie nicht felten als ein teuflisches Berrbild in rätselhaft bunten Farben und Figuren, als Widerspiel des Evangeliums und der gesunden Vernunft, als lichtver. sperrende Dunkelkammer des Aberglaubens und der Schwärmerei, als kaudinisches Joch der persönlichen Freiheit. Wer aber eintritt ins Beiligtum und als Infasse vom rechten Standpunkt aus näher zuschaut, ber grüßt die nämliche Rirche mit jubelnder Seele als ein göttliches Kunftwerk in wunderbarer Farbenabstimmung, als die Hochschule der Offenbarung, als die "Säule der Wahrheit" (1 Tim. 3, 15), als die rettende Arche der religiösen und gesellschaftlichen Ordnung. Außenstehende wollen nur schwer verstehen, wie ein vernünftiger, wissenschaftlich gebildeter Mann firchenfromm und firchenfreudig sein kann; Ginheimische können nicht verstehen, wie ein gebildeter Mann, der das Coangelium und die Rulturgeschichte der christlichen Zeitrechnung einigermaßen kennt, ein Kirchenfeind und Rulturkämpfer sein kann.

Kirche ist die organisierte Form des Gottesreiches, das weltweite Einfamilienhaus der in Christus Erlösten, die in Einheit des Glaubens und des Glaubenslebens unter einem sichtbaren Hausherrn, dem Bischof von Kom, vereinigt sind. Kirche ist die klarste Fassung religiöser Bestimmtheit. Religion im allgemeinen, ohne näher bestimmendes Beiwort, ist ein sehr weiter, dehnbarer Begriff, auch auf Buddhisten und Mekkapilger anwendbar und auf die Allelujasänger der Heilzarmee. Kirche und Kirchlichsein dagegen gibt den Begriffen Keligion und Religiössein nicht bloß die eindeutige Farbe eines bestimmten Bekenntnisses, sondern auch die klaren Umrisse einer straffen Organisation.

Religion ist ein Freihasen, wo Schiffe aus aller Herren Ländern mit allen möglichen Flaggenfarben vor Anker liegen; Kirche ist ein Kriegshasen, den nur die Schiffe mit einer bestimmten Flagge und Parole anlausen können. Dieses Unterscheiden beantwortet die alte Streitsrage, ob man von einem religiösen Erwachen der Menschheit von heute reden könne. Unsere Zeit gibt sich einen religiösen Anstrich dis auf die Bretter der Bühne hinauf, — religiös im allgemeinen Sinn mit schwimmenden Grenzen gesaßt. Im Sinne einer kirchlich bestimmten Religion dagegen bewegt sich die Zeit eher auf der absteigenden Linie. Es ist nicht unmodern, religiös zu sein; es ist aber höchst unmodern, kirchlich zu sein.

Rirche ist ein allezeit zeitgemäßes Thema. In Stadt und Land hat eine planmäßige Bewegung eingesetzt, die zum Austritt aus der Kirche auffordert und sich auf Fragebogen den wirklichen Austritt von den Arbeitern bescheinigen läßt. Auch in gebildeten Kreisen läßt man sich das Bild der Kirche allzu leicht verdunkeln und verzerren, und mancher Akademiker hat seit der Reiseprüsung die Kirchenmüdigkeit nie ganz überwunden. Auf der andern Seite waren aber auch jene seelischen Entwicklungen, die mit einem Übertritt endigten, nachweisbar gewöhnlich schon

in der ersten Entwicklungsstunde von dem sonnenklaren Wort geleitet: "Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen" (Matth. 16, 18).

Die religiöse Aussprache, die in Werkstatt und Wirtshaus so gut wie die in Alubzimmern und Gesellschaftsräumen, läuft mittelbar oder unmittelbar auf das Thema "Airche" hinaus, da jede Teilfrage der katholischen Weltanschauung unlöslich mit dieser Glaubenstatsache zusammenhängt. Airche ist die Universitas unserer Weltanschauung, und die Wege der religiösen Aussprache führen letzten Endes alle nach Kom.

Auch im akademischen Studienbetrieb ergeben sich Beziehungslinien zwischen Universität und Kirche. Vom Theologiestudium abgesehen — ich rede hier nicht für Theologen —, wird der Philosoph in seinem Geschichtsstudium auf Schritt und Tritt die Wege der Kirchengeschichte, der Jurist in seinem Staatstirchenrecht die Wege des Kirchenrechtes kreuzen, und der Mediziner wird wohl oder übel in einigen Fragen seiner Wissenschaft an der kirchlichen Moral nicht vorbeikommen. Kirche ist also auch für den Studenten ein allzeit zeitgemäßes Thema.

bemiker-Ausschuß, dem ich die Wahl des Themas überlassen habe, mir gerade dieses Thema anbot: Wir Akademiker und die Kirche. Es kann sich im Rahmen einer Stunde nicht um Stellungnahme zu allen erdenklichen kirchlichen Fragen handeln — dazu würde eine Semeskervorlesung mit fünf Wochenstunden kaum ausreichen. Das letzte Spezialwerk De ecclesia von P. Straud S. J. zählt in zwei Bänden 500 und 911 Seiten. Es kann sich nur darum handeln, in einigen Gedankenausschnitten auf jene Bedenken und Schwierigkeiten einzugehen, die dem modernen Gebildeten, zumal dem akademischen Bürger, auf der Seele und auf den Lippen brennen, wenn er den Kirchengedanken in seinem logischen Inhalt und in seinen sittlich praktischen Kolgerungen durchzudenken suchen such. Im tatsächlichen Ausbau der Beweissen

grunde, die die Rechte der Kirche bejahen und uns firchenfreudig stimmen follen, werden wir möglichst im akademischen Gedanken. und Lebensfreise bleiben und ichon ben Gedankengang sozusagen nach Fakultäten gliedern, nach theologischen, historischen und fozialen Imperativen der firchlichen Befenntnistreue. Ich glaube die Studentenseele ein wenig gu fennen. Außer ben allgemeinen Tatsachen, die aus dem Geift ber Zeit und der Großstadt heraus bildend ober migbildend auf die heutige Jugend einwirken, fallen für die akademische Jung. mannschaft noch besondere Tatsachen gunstiger und ungunftiger Natur ins Gewicht. Gin Vorteil liegt z. B. darin, daß ein akademischer Bürger ber Majestät bes gedruckten Buchstabens, die den Arbeiter so leicht beherrscht, fritischer gegenübersteht und die Schlagwörter ber antifirchlichen Gaffenaufwieglung rascher in ihrem Nullenwert durchschaut. Gine günftige Tatsache liegt darin, daß der gebildete Mann mehr Rechtsfinn und juriftisches Urteil besitt, um sich mit bem firchlichen Bermaltungsbetrieb, dem hierarchischen Beamtenkörper, dem Taxenwesen und andern gesellschaftlich notwendigen Einrichtungen abzufinden, sobald er die Rirche einmal als felbständigen gesellschaftlichen Organismus erkannt hat. Auf die ungunftigen, firchenverneinenden Tatsachen des akademischen Lebens, die an Zahl und Gewicht die günftigen überwiegen, foll im folgenden besonders hingewiesen werden. Wir Studenten und unsere Kirche wollen nicht im Zwiespalt leben; der leidtragende Teil waren im Streitfall wir Studenten, nicht unsere Kirche.

#### 1. Die theologischen Imperative.

Der erste theologische Imperativ der kirchlichen Bekenntnistreue heißt Dogma.

Die Kirche der Apostel hat nachweisbar den göttlichen Auftrag, die Bölker zu lehren oder, wie der griechische Text (µadnteusate, Matth. 28, 19) schärfer sagt, die Völker in ihre Schule zu

nehmen. Die Kirche hat, akademisch gesprochen, als Alma mater die Völker vom Aufgang der Sonne bis zum Niedergang in ihre internationalen Matrifel aufzunehmen und in ihrem Auditorium maximum um ihren Lehrstuhl zu sammeln. Die feierlichsten, amtlichsten Kundgebungen dieser Lehrmission sind die ex cathedra erlassenen Dogmen. Die zwölf Artikel des Apostolikums sind nicht die einzigen Glaubensfäte; man darf aber anderseits auch nicht glauben, ein Glaubenssatz leuchte auf, so oft der Papft die Tiara auffett und mit dem Fischerring ein Schriftstück siegelt. Dogmen sind nicht zahlreich und alltäglich wie der Sand am Meere. Glaubensfäße sind Jahrhunderttatsachen. Auch über das Wefen der Dogmen muffen wir flare Borftellung haben. Dogmen find autoritative Aufflärungen über Tatfachen ber übernatürlichen, jenseits der Naturwirklichkeit liegenden Welt, etwa über ben trinitarischen Gottesbegriff, über Inspiration der Bibel, über die letten Dinge, - Tatsachen, die dem Menschengeist ohne besondere Offen. barung wenigstens in dieser Bestimmtheit eine unentdeckte Welt blieben. Da hinter jedem einzelnen Dogma das ganze Lehrausehen der Rirche steht, erhält jeder einzelne Glaubensfat den Charafter eines fategorischen Imperativs. Das Credo auch nur zu einem einzigen Glaubenssatz verweigern, bedeutet den Bruch mit der Kirche.

Darin liegt eine erste Schwierigkeit für modern gerichtete Geistesart: Was soll ich mir den Glauben in unbedingter Form vorschreiben und besehlen lassen? Was soll ein akademischer Bürger, der frei von Kollegzwang lebt, sich zeitlebens dem Schulzwang einer obligatorischen Lehranstalt unterstellen? Der Forscher und Pfadsucher wird frei nach Lessing noch beisügen: Lieber will ich im Dunkel bleiben, als mir von einer Außeninstanz eine nicht selbst gefundene Wahrheit six und sertig darbieten lassen. Über dem Eingang der alten Universität in Würzburg ist die Sendung des Pfingstgeistes über die Boten des Evangeliums in Steinrelief abgebildet; über dem Eingang der dortigen neuen Universität steht im Bilde des Prometheus, der

sich den Feuerbrand vom Himmel holt, ein anderes Evangelium in Stein geschrieben: Wir wollen nicht warten, bis uns ein Pfingstgeist das Licht von oben schickt, wir wollen uns auf eigene Faust den Feuerbrand aus der Höhe holen.

Die Spannung zwischen Wiffenschaft und firchlichem Dogma tonnte nur entstehen, weil man immer wieder Wiffenschaft und Wahrheit gleichsett. Wonach der Menschengeist in letter Linie, ich sage in letter Linie, hungert, ist nicht die Wissen. schaft, sondern die Wahrheit. Wissenschaft ift einer von den Wegen, die zur Wahrheit führen, aber nicht der einzige Weg. Ob eine Wahrheit auf dem Wege der chemischen Analyse im Laboratorium ober auf dem Wege der Geschichtsquellenforschung, auf dem Wege der mathematischen Ableitung oder schließlich auf dem Wege der firchlichen Erklärung gefunden wird, das nämliche ehrliche Wahrheitsstreben, das mich in die Hochschule der Wissenschaft führt, führt mich auch in die Hochschule des kirchlichen Lehramtes. Das Forschungsgebiet der Wissenschaft ist weit wie die Welt, aber auch begrenzt wie die Welt. Wenn nun die Wiffenschaft an der Grenze ber Naturwirklichkeiten steht, sollen wir bann unsere Fackeln auslöschen und mit einem verzichtleistenden Ignoramus umkehren? Oder sollen wir uns wahrheitshungrig von der Hand. der Kirche weiterführen lassen über die Höhen und Tiefen der übernatürlichen Welt wie Dante von der Hand der Beatrice? In die Tiefen der Gottheit führt fein Prometheusweg, und doch reckt der Menschengeist die Flügel zum Beiterflug und spricht das schöne Klopstockgebet: "Führe mir Wahrheiten zu, die es ewig bleiben!" Jeder Glaubenssat ift eine Erweiterung unseres geistigen Sehfeldes, ein Ausblick in eine andere Lichtwelt, Die über den Gesichtsfreis der Wiffenschaft hinausliegt, die aber ebenso wirklich ist wie die naturwirkliche Welt. Jedes Dogma ift eine Bereicherung, nicht eine Verarmung des Geiftes, ein Gebot, nicht ein Berbot geiftigen Fortschritts.

Die Art und Weise, wie ein kirchlicher Glaubenssatz ergeht, ist gar nicht so unakademisch. Niemand sollte die Unter-

scheidung einer lehrenden und hörenden Kirche leichter fassen als ber Student der Universität oder Technischen Hochschule, der tagtäglich als Hörer zu den Füßen eines Lehrers sitzt und hier schon, wenn er vom Schlage eines Faustschen Famulus ift, des Nachschreibens sich befleißt, "als biktiert' ihm ber Beilige Beift". Der Befehl, die Rirche zu hören, wird für den geiftig Reifen zu einem Berlangen persönlichen Wahrheitshungers, der einen "Schulzwang" nicht braucht. Die geistige Selbsttätigkeit wird vor der Cathedra des firchlichen Lehramts ebensowenig lahmgelegt wie vor dem Lehrstuhl der akademischen Wissenschaft. Sören Sie einmal eine theologische Vorlesung, um zu proben, welch eine Welt von Fragen für die Wiffenschaft der Dogmen noch zu lösen bleibt! Aus dem akademischen Lehrbetrieb heraus versteht man auch, warum die Bibel das lebendige Lehramt der Kirche nicht ersetzen kann. Das Buch ber Bücher ist uns eine ehrwürdige Größe; ein papierenes Papsttum kann aber einem lebendigen Papsttum nicht gleichwertig sein. Unser ganzes Schulwesen, von der Abcschule bis hinauf zur Hochschule, ist die gewaltige Anerkennung dieser Tatsache, daß auch das beste Lehr. buch den Lehrer nicht entbehrlich macht. Sowenig die Bücherei den akademischen Lehrkörper, sowenig das Bürgerliche Gesethuch den Richter ersetzt, ebensowenig die Heilige Schrift das firchliche Lehramt.

Noch ein Beweisgrund zum ersten theologischen Imperativ. Das wissenschaftliche Leben lebt von Hypothesen. Alles, was im Reiche der wissenschaftlichen Entdeckungen zum Lehrsat sich verdichtete, ist einmal bloße Hypothese gewesen. Das wissenschaftliche Leben lebt von Hypothesen, das religiöse Leben stirbt an Hypothesen. Für ihr religiöses Leben braucht die Menschheit Felsenboden unter den Füßen, Dogmen ohne Wenn und Vielleicht, seste Thesen, für die man durchs Feuer geht. Die Menschheit braucht eine letzte Stelle, die in dem Hin und Her der Annahmen, in dem ewigen Fragenstellen ohne Fragenlösung das letzte Wort spricht. Mit Steptizismus und Agnostizismus, mit der

Philosophie des Zweifelns und Verneinens, kann die Welt auf die Dauer nicht leben. "Nur starke Dogmen schaffen starke Völker."

Der zweite theologische Imperativ der kirchlichen Bekenntnistreue heißt sittliche Zucht.

Die sittliche Ordnung aufzubauen, der Menschheit die unvergänglichen sittlichen Werte zu erhalten, lautet ein weiterer Auftrag der Kirche. Dem Richtwort entsprechend: "Lehret die Bölker halten, was ich euch geboten habe" (Matth. 28, 20), liegen die sittlichen Gebote und Magnahmen der Kirche auf der Linie der Gottesgebote. Die firchlichen Gebote und Berbote find im Grunde nichts anderes als Ausführungsbestimmungen zu den göttlichen Geboten und Verboten. Das erfte und zweite Rirchen. gebot, an Sonn- und Feiertagen die heilige Messe zu hören, ift eine Ausführungsbestimmung zum dritten Gebot des Detalogs, den Tag des Herrn heiligzuhalten. Das kirchliche Duellverbot ift eine Ausführungsbestimmung zum fünften Imperativ des Behngebots: Du follst nicht töten. Unsere Kommilitonen von der juristischen Fakultät können uns fagen, daß jedes Gesetbuch zur Ginstellung seiner Paragraphen in die wechselnden Zeitverhältnisse eine derartige Rechtsftelle notwendig hat. Das klaffische Evangelium dieser firchlichen Mission ist das Gleichnis vom guten Hirten. Die Predigt über diese Parabel sollte nicht vergessen, daß die Ausdrücke Schafherde und Herdenmensch für moderne und abend. ländische Ohren einen weniger angenehmen Nebenton haben als für das Morgenland. Die Seele des Vergleichs liegt nach der Auffassung des Evangeliums zunächst darin, daß der Kirche mit der Übergabe des Hirtenstabes die zielklare sittliche Führung der Menschheit in den Spuren des guten Hirten übertragen wurde.

Run sträubt sich allerdings die moderne Seele gegen jede Art von Bevormundung und Bemutterung. Sie will feine Gardedame, die ihr auf Schritt und Tritt nachgeht, sie fühlt sich mündig und will ihre eigenen Wege gehen. Und doch gehen wir auch auf dem Spaziergang auf Wegen, die andere gebaut haben, richten wir unsere Uhr nach der Normalzeit, die andere auf der Sternwarte geregelt haben, und haben nichts dagegen, wenn der Zug, in dem wir fahren, den vorgezeichneten Schienenweg und nicht seine eigenen Wege geht. Als vollkommene, selbständige Gesellschaft besitzt die Kirche, rein juristisch gesprochen, vor allem das oberste Gesellschaftsrecht, die Gewalt nämlich, um im Rahmen ihrer Gesellschaftszwecke Verordnungen zu treffen. Diesen Maßnahmen eignet der Charakter eines verpflichtenden Gebots ebensogut wie den Staatsgesehen im Rahmen der staatslichen Ordnung. Derartige disziplinäre Kundgebungen im sirchslichen Rechtsgebiet sind also nicht Willfür der Herrschsucht, nicht Entgleisungen der Autorität, sondern ihr gutes Recht.

In der Fassung sind die Ordnungsruse der Kirche im Ton des unerbittlichen "Du sollst, Du mußt" gehalten, ohne Beisügung eines S'il vous plait, also wieder Ton vom Tone der Gottesgebote. Die sührenden Köpfe der Geschichte waren immer auch harte Köpfe, Männer mit geradem Blick nach dem Ziel, Männer von eiserner Tatkrast, ohne Freude an Zugeständnissen. Die Untergebenen müssen wissen, woran sie sind. Die Mitwelt hat die eiserne Zucht der Kirche manchmal als rücksichtslose Härte gescholten, die Nachwelt hat sie als unerbittliche Folgerichtigkeit bewundert.

Man kann geistig mündig sein, kann aus voller Kehle das Lied vom freien Burschen singen und das Schillerwort, die Freiheit allein brüte Kolosse aus, und kann doch Obrigkeit und Gesetze anerkennen. Ja, es scheint, als ob gerade die Mündigen und Aufrechten mit den gesetzmäßigen Ordnungsstellen sich leichter versöhnten als die Unreisen. Gerade der Mündige weiß, daß ihm eine handseste Führung in sittlichen Fragen guttut. Dem persönlichen Sittlichkeitsstreben ist damit nicht gewehrt, an die höchsten Aufgaben die Kräfte zu setzen und die Höhenpfade sittlicher Hochziele anzustreben. Dem Hochtouristen ist die eigene Unstrengung nicht erlassen, auch wenn er einen Führer hat und ihm angeseilt ist. Sittliche Zucht ist also ein aktiver, fein pasihm angeseilt ist. Sittliche Zucht ist also ein aktiver, fein pasi

siver Imperativ, gerade wie das Dogma ein Gebot, nicht ein Verbot der Kraftentfaltung.

Der dritte theologische Imperativ der kirchlichen Bekenntnistreue heißt Gnade.

Die Kirche ber Apostel hat als Erbin des Kreuzes die dritte Mission, die Völker zu taufen, d. h. durch bestimmte Gnadenmittel zum übernatürlichen Licht und Leben zu erheben. Zu den Höhen keimhaft ewigen Lebens werden die Völker nicht emporphilosophiert, nicht emporkultiviert, sondern emporgetaust. Die Kirche ist und bleibt eine unentbehrliche Wohltäterin der Diesseitskultur, der wirtschaftlichen und wissenschaftlichen, der technischen und künstlerischen; in ihrem ersten und eigentlichen Daseinszweck aber ist sie ein Gotteshaus der Gnade, nicht ein Warenhaus der Diesseitskultur. Gerade unter diesem Gesichtspunkt hat sie für die Kinder des 20. Jahrhunderts eine Zeitaufgabe; denn an Kultur sind wir reich, so reich, daß wir beinahe am Zuviel sterben, aber an Gnade sind wir arm, so arm, daß wir am Zuwenig sterben.

Und doch berühren gerade die Worte Gnade, Gnadenmittel (Sakrament), Gnadenmittlerin den Nerv des modernen Empfindens an seiner empfindlichsten Stelle. "Gott sei mir gnädig" dünkt uns ein Geständnis der Schwäche. Männlicher klingt: "Sein Schicksal schafft sich selbst der Mann." Krastvoller klingt: Du sollst ohne Schwimmgürtel schwimmen — Sine cortice nata! Und selbst wenn man ein Leben von Gottes Gnaden zu leben gedenkt, warum ein Mittelzlied, das mir bestimmte Gnadenmittel vorschreibt und wie eine chinesische Mauer mir den unmittelbaren Weg zu meinem Gott verbaut?

Warum ein Bindeglied im Gnadenleben? Weil der Auftrag an die Apostel, die Bölker zu taufen, in seiner Kehrseite ein Besehl an die Bölker ist, sich von gesalbten Apostelhänden taufen zu lassen. Die Forderung der eigenhändigen Selbstaufe und Selbstbegnadigung, die Ablehnung des kirchlichen

Mittleramtes ist also ein Widerspruch gegen das Evangelium. Gnade und Gnadenvermittlung sind Imperative des Evangelium, geliums, sind übrigens auch Gesetze der gesamten Lebensvordnung. Unser natürliches Leben ist uns durch Bermittlung der Eltern geschenkt, ist nicht unser eigenes Erzeugnis. Unsere geistige Bildung ist uns durch Buch und Lehrer vermittelt, ist nicht in allem Eigenwuchs und Eigenbau. Was man ist, das bleibt man andern schuldig. Nun aber steht das übernatürliche Leben der Gnade zu dem natürlichen Leben in einer wunderbaren Parallele. Wie die Geburt der Menschenkinder ist auch die Wiedergeburt der Gotteskinder das Werk einer Mittelinstanz, dort der Eltern, hier der Kirche.

Die Überspannung des Personlichkeitsbegriffs, vielleicht bas Modernfte am modernen Leben, broht uns ben Kirchengedanken zu verfemen. Perfonlich und firchlich gelten vielen als Gegenfäte wie Feuer und Baffer. Als ob die Rirche die Werte persönlichen Lebens entwerten und alle Eigenart ber Persönlichkeit nach der Schablone der Menge ausgleichen wollte. Im Mutterboden der gleichen Erde wurzelt die Zeder auf dem Libanon, die Giche im Teutoburger Wald, die Tanne am norwegischen Fjord und die Palme in der libyschen Dase, und alle faugen aus dem Boben der Erde Rährfraft zum Wachstum nach ihrer Art, die Giche als Giche, die Zeder als Zeder. Auch die eigenwüchsigen Perfonlichkeiten machsen nicht in der Luft; auch die von Zedernhöhe und die von Gichenfraft brauchen einen Rähr. boden, ihre Wurzeln darin einzusenken. In ben Gnadenmitteln ber gleichen Kirche finden sie alle den triebkräftigen Mutterboden zum Bachstum eigenwüchsiger Art. Die Verhältnisformel für Rirche und Persönlichkeit lautet nicht: Je kirchlicher besto unperfönlicher, - je perfönlicher besto untirchlicher; die Gleichung lautet: Je firchlicher besto personlicher! In ben Gebeten ber Kirche kommt das Ich fortwährend zu Wort. In den Liedern der Kirche fluten die Klänge der Psalmen, also die Klänge der Lyrif; Lyrif aber ift die Dichtung des personlichen Empfindens.

Auch für die andern Gnadenmittel der Kirche, für die Sakramente, ist durch die Einzelspendung, durch Firmung und Losssprechung von Person zu Person, die Behandlung als Einzelwesen besser gewährleistet als etwa durch Gemeindebeichte. Die Kirche steht nicht wie eine chinesische Mauer trennend zwischen Gott und der einzelnen Seele; alle Gnadenmittel der Kirche sollen im Gegenteil die lebensvolle Verbindung zwischen Gott und der Seele einschalten oder noch lebensvoller gestalten. Hat der einzelne an der Hand der Kirche den Weg ins Heiligtum gesunden, wo die Quellen des Heiles rauschen, dann mag er nach Herzenstluft persönliche Zwiesprache mit dem Schöpfer seiner Jugend halten. Auch beim Gemeindegottesdienst können die Gebete der einzelnen durchaus persönlich sein, um so persönlicher, je urwüchsiger das Geistesleben des einzelnen gestaltet ist.

Gnade ift mehr als ein Bettelpfennig für Schwächlinge, Die sich selber nicht helfen können. Gebet um Gnade ift mehr als ein Geständnis der Schwäche. Enabe ift Rraft aus ber Söhe, als Sündenvergebung Entfesselung gebundener Kräfte, als Gnadenzuftand eine bauernde Verbindung mit der Wurzel unserer Kraft, als Gnadenbeiftand eine vorübergehende Kraftsteigerung in prüfender Stunde. Das klangvolle Sine cortice nata, das gerade im jungen Herzen ein lautes Echo weckt, ist ein zu ftark binkender Bergleich, der die Gnade nicht in Berruf bringen fann. Das Menschenleben ift kein stilles Binnenwasser, wo man wohl den Schwimmgürtel entbehren mag. Das Leben ift sturm. geveitschte hohe See, wo auch der Meisterschwimmer um den Schwimmaurt froh ist, der ihn über Wasser halt, besonders wenn er gegen die Strömung schwimmen muß. Die Luft und Rraft zur Betätigung ber eigenen Energien wird burch bie Gnade nicht gelähmt ober gar ausgeschaltet. Im Gegenteil. Die Gnade weckt die untätigen, schlummernden Kräfte und steigert die tätigen, wachen Rräfte bes Menschen burch Zuleitung göttlicher Rraft. In der Gnade mag auch der Schwächling sprechen: Ich bin ein Held, der Herr hat mich mit Kraft umgürtet. So wird die Gnade zum Befehl der Tatenlust und Heldenkraft.

Die Kinder des 20. Jahrhunderts haben also wirklich keine Ursache, bei diesem Dreiklang "Dogma, kirchliche Zucht, Gnade" nervöß zu werden und derentwegen mit ihrer Kirche oder auch nur mit dem Kirchengedanken in Widerspruch zu kommen. Alle drei sind zugleich Imperative akademischer Hochziele: das Dogma eine Hochschule geistiger Fernblicke, die Zucht ein Höhenweg sittlicher Größe, die Gnade ein Hochaltar übermenschlicher Heldenkraft. Durch ihr Dogma ist die Kirche den Akademikern eine Lehrerin in der hohen Schule ewiger Wahrheiten, durch ihre Kirchenzucht eine Führerin auf sittlichen Höhenpfaden, durch ihre Gnadenmittel eine Hochepriesterin heldenhafter Tatkraft.

### 2. Die historischen Imperative.

Neben jenen Kirchenmüben, die wegen der theologischen Imperative mit ihrer Kirche auf gespanntem Fuße leben, gibt es eine zweite Gruppe von Kirchenverneinern, die an geschichtlichen Borkommnissen im kirchlichen Leben Ürgernis nehmen. Die Unterredung unter den Gebildeten wird ebenso wie die Überredungsversuche unter den Ungebildeten nicht müde, mit chamitischer Bollust auf die Blößen der kirchlichen Bergangenheit und Gegenwart hin. zuweisen und damit unsere Zeitgenossen in eine schiese Stellung zur Kirche zu drängen. Mit ein paar Augenblicksaufnahmen aus der Kirchengeschichte prägen und begründen wir deshalb im Anschluß an die drei theologischen eine Dreizahl von historischen Imperativen der kirchlichen Bekenntnistreue. Der erste davon leitet sich ab aus der Licht- und Segensfülle der kirchlichen Bergangenheit.

Mit einer wunderbaren Ausdehnungskraft hat sich die kirchliche Lehre ohne Buchdruckerkunst, ohne Presse, ohne den Weltverkehr von heute und die andern modernen Propagandamittel die Welt erobert. Die Christianisierung der Welt bleibt die lichtvollste Tat der Weltgeschichte. Die Kirche kam zum

Stammvolt des Ariftoteles und Plato mit einer Lehre, die den "Weisheit suchenden" Sellenen auf den erften Blick als Torheit erscheinen mußte, und doch beugten sich die Geistesgrößen vom Areopag vor der "Torheit" von Golgatha. Der große Miffionar von Hellas, der feuergeistige Paulus, hat in den zwei Gingangskapiteln seines erften Briefes an Die Korinther dieses Rätsel der Weltgeschichte, den Sieg der Torheit über die Beisheit, fraftig unterftrichen. Die Rirche fam gu ben Ro. mern, zu ben Herren ber Welt am goldenen Meilenstein bes Forums mit einer Lehre, die aus Galilaa, aus einer Winkelproving des römischen Weltreiches, stammte und den Römern schon wegen dieses judischen Ursprungs barbarisch erscheinen mußte, und boch beugten sich die weltstolzen Römer, die Eroberer von Jerusalem, vor Jesus von Nagareth, dem König der Juden, - ein zweites Rätsel der Weltgeschichte, der Sieg der Schwachheit des Rreuzes über die römische Weltmacht. Die Rirche fam zu ben Bermanen, ben tampf- und jagbluftigen Recken, mit ber Lehre von dem Lamme, das sich lautlos an der Schlachtbank opfern ließ. Wäre ihnen der Erlöser der Welt im Gewande eines Kriegsherzogs ober wenigstens eines wilden Jagers vorgestellt worden, die germanische Geele hatte ihm zugejubelt. Ein lautlos geopfertes Lamm aber als Retter ber Welt war den Germanen ein Rätsel und ein Argernis, und doch beugten sie sich vor dem Lamme, schmiedeten ihre Schwerter in Pflugscharen um und ihre Lanzen in Rebmeffer und wandelten im Lichte des Herrn. Der weltgeschichtliche Sieg der Torheit über hellenische Weisheit, der Schwachheit über römische Weltmacht, der Lammesgeduld über germanische Kampfluft mag auch dem blöden Auge beweisen, daß die Ausbreitungskraft der kirchlichen Mission nicht das rein naturliche Ergebnis geschichtlicher Gegebenheiten ober menschlicher Berechnungen war. Anders als der Arianismus und Jilam hat die Kirche sich ihren Plat an der Sonne erobert, nicht mit ben politischen Machtmitteln bes Staatsfirchentums, nicht mit ben militärischen Machtmitteln türkischer Glaubensraserei, nicht durch Zugeständnisse und Erleichterungen in bezug auf Chelosigteit und Fasten und Beichten und unauflösliche Che und Gelübdehalten.

Die Kirche hat die Welt nicht blok erobert, sie hat die Welt auch neu geftaltet, mit bem Sauerteig einer neuen Belt. anschauung innerlich erneuert. Der neue Wahrheitsgehalt der firch. lichen Mission gab der Menschheit endlich die Lösung der "qualvoll uralten Rätsel" und führte sie in religiöser Wiedergeburt aus dunklen Tiefen zu lichten Höhen. Die neue Sittlichkeit der Bergpredigt zog endlich scharfe Grenzen zwischen Licht und Finfter. nis und gab dem Meineid und Treubruch und den andern Toten. gräbern ber Menschenwürde den richtigen Namen. Die firchlichen Grundsäte von Arbeit und Familie, von Autorität und Bruder. liebe, vom Recht des Gigentums und vom Recht der Ausgestoßenen haben die neue soziale Ordnung am Richtscheit des Evangeliums aufgerichtet. Gine Niederlassung in der Größe eines Makrokosmos, hat sich die Kirche in die Trümmer der alten Welt eingebaut, und heute muß ihr die Kulturgeschichte bas Beugnis geben: Rirche der Bapfte, du bift die gesegnetfte Tatfache der sozialen Kultur! Auch die außerkirchliche, heute von der Rirche bewußt losgelöste Zivilisation hat in ihren Kindestagen die Muttermilch der Kirche getrunken. Selbst abgesehen von jenen öffentlichen Büchereien und Kunstsammlungen, deren erster Reichtum in enteigneten Klosterbüchereien und firchlichen Runft. schäten besteht, enthält ber gesamte Güterbestand ber heutigen Rultur ungezähltes fäkularifiertes Rirchengut.

Wie es aber der schönste Vorzug der geistigen Güter vor den wirtschaftlichen Gütern bleibt, daß das Weitergeben den Geber nicht ärmer macht, so ist auch die Kirche über aller Kulturarbeit nach außen an innerer Lebenskraft nicht ärmer geworden. Revolution und Säkularisation, Gallikanismus und Protestantismus und hundert andere Stürme haben ihr tiefe Wunden geschlagen; ein Körper, der solche Eingriffe in sein Leben aushält, ohne sich dabei zu verbluten, muß unerschöpfliche innere Lebenskraft besitzen. Aus der Fülle inneren Lebens ist auch jene unverwüstliche Ge-

staltungsfraft geboren, womit die Kirche ihre Liturgie, ihr Ordenswesen, ihre Baustise in immer neuen farbenbunten Spielarten westgeschichtlich ausgestaltet. Lassen wir doch auch hierfür das Goethewort gelten: "Am farb'gen Abglanz haben wir das Leben."

Aus diesen licht- und lebensvollen Tatsachen der firchlichen Vergangenheit formuliert sich der erste historische Imperativ: Seid ftolz auf eure Rirche, die von der Majeftat einer großen Vergangenheit umleuchtet ift! Wer Augen hat, zu feben und Größenverhältniffe abzuschäten, muß seine Rirche grußen, wie König Lamuel seine Mutter grüßte: "Du haft sie alle übertroffen" (Spr. 31, 29). Du fenkst beine Wurzeln in das Erd. reich des Evangeliums, du hast die Welt erobert, du bist die unbezwungene, jungfräuliche Festung der Weltgeschichte, du haft ein Reich gegründet, in dem die Sonne nicht mehr untergeht, du bift seit der Auferstehung Chrifti Das größte Wunder der Weltgeschichte! Für die meisten Menschen, die nicht den wissenschaftlichen Umweg machen und mit den Beweisen der gelehrten Apologetif die Wahrheit der Offenbarung sich klarstellen können, wird die Wundertatsache der Kirche in abgekürzter Beweisform die Brücke zum Credo schlagen. Man kann der katholischen Seele nicht gerecht werden, wenn man ihr biefen Stolz auf ihre Kirche nicht ein wenig nachzufühlen verfteht.

Mit weitgeöffneten Augen lassen wir die Lichtfülle der firchlichen Vergangenheit auf uns einwirken, ohne vor den Schatten
im Bilde die Augen zu verschließen. Die Liebe zur Kirche
macht nicht blind, sondern sehend. Es wäre einseitig, alles, auch
das Kleine, in der Kirche groß, und alles, auch das Große, außerhalb der Kirche klein zu nennen; es ist aber ebenso einseitig,
alles Innerkirchlich-Große zu verkleinern und alles AußerkirchlichKleine zu vergrößern. Wenn die Seher der Vorzeit auf das
Reich Gottes zu sprechen kamen, erschien es ihnen ganz in Licht
getaucht, und nichts als Herrlichkeit war darüber gebreitet, während
ringsum Dunkel die Völker bedeckte. Heute gibt es Geschichtschreiber, "rückwärts gekehrte Propheten", in deren Spiegel die

Weltreiche in eitel Licht und Herrlichkeit erstrahlen, während duntle Schatten das Gottesreich bedecken. Es ist ein unheimlicher, beinahe völkerpathologischer Zug der Zeit, das Bild der Kirche nur im Hohlspiegel zu betrachten und dann am Zerrbild sich zu weiden. In der Lesemappe mancher Lesezirkel ist unter zehn kirchenkalten Zeitschriften nicht eine einzige katholische Zeitschrift zu sinden. In Bücherkatalogen, in denen Antiquare den Büchernachlaß von Gelehrten von Ruf zum Verkauf anboten, habe ich unter so und so viel jesuitenseindlichen Schristen nicht eine einzige katholische Verteidigungsschrift gefunden. Das ist keine wissenschaftliche Sachlichkeit. Den Höhepunkt der Schattensucht aber würde es bedeuten, wenn selbst die akademische Jugend, die Wehrkraft des Optimismus, die jeder Schwarzseherei ein Pereat singen sollte, von diesem Zug der Zeit angesteckt würde.

Der zweite historische Imperativ der firchlichen Welt. anschauung lautet also: Last euch nicht durch geschichtliche und vollends nicht durch ungeschichtliche Tatsachen trüber Färbung an eurer Rirche irremachen! Gin gebildeter Mann muß imstande fein, eine einzelne Begebenheit oder Berfonlichkeit in den Rahmen der betreffenden Rulturverhältniffe einzustellen, die immer, mehr oder weniger, auf die Rinder der Zeit abfärben. Deutsche Romfahrer urteilen mit katonisch-ftrenger Richtermiene über einzelne von Bapften bestellte Brunnen. und Grabfiguren der mittelalterlichen Roma, und follten doch wissen, daß diese naturaliftische Kunftrichtung in der Beistesverfassung der Renaissancezeit im allgemeinen lag. Unfere Altphilologen könnten einen Tiber. strom von Tränen weinen, weil die Bapfte seit Sixtus V. auf bem römischen Forum, wo Cicero seine Reden hielt, Gras wachsen und fogar die Märkte für die brüllenden Campagnarinder abhalten ließen; und doch war diefer beweinenswerte Mangel an Sinn für das Altertum eine allgemeine Schwäche der Zeit bis in die Tage des siebten Bius. Jahrhundertelang, auch noch lange nach dem Jahr 1517, waren die Naturwissenschaften, die Lieb. linge der neuesten Zeit, als Stieffinder behandelt; das lag im Beifte der Zeit. Die Fehler eines einzelnen Kulturzeitraumes können also nicht ohne weiteres auf den Schuldbrief der Kirche gesetzt werden.

Roch viel weniger die Gunden einer einzelnen Berfon, und ware sie ein firchlicher Würdenträger. Wo Menschen die Sand im Spiele haben, wird bas Homo sum Geltung behalten. werden Gifersucht und Streitsucht, Chrsucht und Genufsucht, Dif. brauch des Amtes und Frevel am Beiligtum nie ganz aussterben. Der einzelne Diener des Altars, der innerhalb des Beiligtums über die Gesetze ber liturgischen Burde oder außerhalb besselben über die Formen des gesellschaftlichen Lebens sich hinwegsett, — ber einzelne Ablagprediger, der mehr auf Geld als auf Reue fieht, der einzelne Beichttyrann ftatt Beichtvater, - ber einzelne Inquisitor, der mit einer Schroffheit vorgeht, die nicht im Beiste feiner Rirche liegt, - ber einzelne ift doch nicht die Rirche, und die sittlichen Entgleisungen eines einzelnen Rirchenrates sind doch nicht Entgleisungen ber Kirche, sowenig die Frrfahrten eines einzelnen Staatsrates Jrrfahrten des Staates sind, sowenig der Tod eines einzelnen Medizinalrates der Tod der Medizin ift. Wegen einer einzelnen faulen Beere wirft man doch nicht gleich die ganze Traube weg, und wegen eines einzelnen unfruchtbaren Weinstocks hackt man nicht gleich ben ganzen Weinberg um. Es ift ein Berbrechen an der geschichtlichen Vollwahrheit, wenn Gaffenheter aus der ganzen Kirchengeschichte vom ersten Betrus bis zum zehnten Bius nichts wissen als die Geschichte des sechsten Alexander und des zweiundzwanzigsten Johannes und ein Dutend Schlagwörter wie Sizilianische Besper und Bartholomäusnacht, Inquisition und Bücherverbot, Tegel und Galilei, mit denen sie landauf, landab hausieren geben. Afademisch Gebildete, die von den Schatten der Kirchengeschichte heute so viel zu lesen und zu hören bekommen, sollten sich einmal im Leben die Zeit nehmen, nach einem furzen Handbuch oder an der Hand einer theologischen Vorlesung sufte. matisch eine ganze Kirchengeschichte durchzuarbeiten, um die grau in grau ihnen vorgemalten Ginzeltatsachen in bas Gesamtbild einftellen zu können. Die Geschichte der Kirche als Gesamtbild ift ein überwältigendes Gemälde göttlicher Arast und Treue, und selbst auf die Schatten menschlicher Schwäche und Untreue möchte man das Augustinuswort anwenden: O felix culpa! Denn gerade dadurch ist bewiesen, daß die Kirche von Menschenhänden nicht gebaut wurde und darum auch von Menschensehlern nicht zerstört werden konnte.

Ein dritter hiftorischer Imperativ fordert auf Grund der firchlichen Vergangenheit den Glauben an die Zukunft der Rirche. Man fingt es den gebildeten Ratholiken heute in allen Tonarten vor: "Was bleibt ihr an Bord eines finkenben Schiffes? Eure Kirche ift dem Zeitgeift verschworen abhold und geht in Fragen des Rulturfortschritts in bleiernen Schuhen; darum wird die Kultur der Zukunft mehr und mehr die Bahn der Kirche verlassen." Meine Herren! Das Schifflein Betri wird nicht von den Zeitströmungen getragen. Es ist mahr, die Rirche lehnt alle auf Rosten des Evangeliums geschlossenen Bergleiche mit dem Zeitgeist ab und gibt von dem Krongut der ihr anvertrauten Offenbarung keiner Zeit und keiner Rultur gulieb auch nur ein Jota preis. Aufrichtige bürgerliche Duldsamfeit gegen alle, die mit uns unter dem gleichen Rreuze, unter ber gleichen Krone, unter ber gleichen Sonne leben, ift ein lautes Gebot der Zeit; denn es hat zuweilen den Anschein, als ob alle guten Geister des Friedens die Welt des 20. Jahrhunderts verlaffen wollten. Nicht minder ift aber auch die unerbittliche Folgerichtigkeit in Glaubensfragen, dogmatische Unduldsamkeit geheißen, den glaubenzerstörenden Mächten gegenüber von der Zeit geboten. Wer sich im Besite des echten Ringes weiß, kann den Besitzern der andern Ringe nie das Zugeständnis machen: Ihr seid ebenso wahr und echt wie ich.

Die Glaubensneuerung, die erst an der Schwelle der neuen Zeit in geschichtliches Dasein trat, ist von Haus aus mehr Geist vom Geiste der neuen Zeit, infolge dieser Seelenverwandtschaft dem Zeitgeiste gegenüber willfähriger und beweglicher, freilich auch abhängiger von ihm in ihren Daseins- und Entwicklungsbedingungen.

Die katholische Kirche ist alter Abel, der Uradel des Evangeliums. In den Wappenbildern der alten Adelsgeschlechter sind die Löwen und Adler altertümlich gezeichnet, ganz anders als man heute Löwen und Adler zeichnet, ohne daß ein geschichtlich gebildeter Mann diese alten Abelsgeschlechter deshalb als mittelalterliche Trümmer anspricht. So kann auch unsere Kirche trot ihrer Altertumsspuren und ihres Festhaltens an alten Überlieserungen oder gerade derentwegen als der Uradel des Evangeliums in Ehren vor der neuen Zeit sich sehen lassen.

Die Kirche ist, wie oben gesagt, in erster Linie eine Hüterin der Gnadenkultur und beren Ewigkeitsgüter. Wohl hat sie auch für Brückenbau und Eisenbahn und die andern Zeitgüter der weltlichen Kultur einen besondern Segen und wahrhaftig an den Hauptwerken der Wissenschaft und Kunst ihren redlichen Anteil. Sie kann sich aber nicht mit der Kultur einer einzelnen Zeit auf Leben und Tod verbünden. Wenn die Zeichen der Zeit nicht trügen, hat die Menschheit der nächsten Zukunst neben der Aufgabe, die Kultur weiterzusühren, die zweite, dringlichere Aufgabe, den heutigen Kulturbestand gegen die zerstörenden Mächte des Umsturzes zu verteidigen. Dafür wird sich zwischen dem Nord- und Südpol keine bessere Hilfsmacht sinden lassen den Katholische Kirche. Das wird die größte Kulturaufgabe der Zukunstsfirche werden.

## 3. Die sozialen Imperative.

Die Kirche ist kein Eiland im Weltmeer, sie ist nach einem biblischen Titel tiesen Sinnes eine "Stadt auf dem Berge" (Matth. 5, 14). Eine Stadt ist ein Gemeindewesen, das nach außen (in den Tagen des Evangeliums) durch seste Mauern abgegrenzt, nach innen durch eine seste Gemeindeordnung einheitlich organissiert ist; eine Stadt auf dem Berge ist ein weithin sichtbares Wahrzeichen, das den Wanderern und Karawanen im Tale zum Wegweiser dient und zur Einkehr rust. Als Stadt auf dem Berge ist also die Kirche ein sozialer Organismus, nach außen

wie nach innen in ein weitverzweigtes Verkehrsnet sozialer Beziehungen hineingestellt.

Der fozialfte Glaubensfat bes firchlichen Lehrsuftems, ein jubelndes Hosianna des sozialen Gedankens ist das Dogma von der Communio Sanctorum, von der Gemeinschaft der Erlösten. Der Sinn dieses Dogmas ift: Es besteht zwischen ben drei Provinzen des einen Gottesreiches, zwischen der streitenden Kirche des Diesseits, der leidenden und triumphierenden Rirche des Jenseits ein unlöslicher Dreibund; noch mehr, es besteht unter all den Milliarden der die Erde und den Himmel umfassenden Kirche eine lebensvolle, organische Verbindung wie zwischen Haupt und Hand und Ruß des gleichen Leibes. Da werden durch warm pulsierenden geistigen Blutumlauf die Berdienste und Fürbitten ber einen den andern zugeleitet. Da werden alle Interessen und Abstände ausgeglichen und felbst über die Klüfte des Todes die Brücken der Liebe geschlagen. Wenn aber nicht einmal die Verbindung mit den Toten gelöst wird, dann muffen um so mehr die Lebenden, die in den Bürgerliften der gleichen Civitas Dei eingetragen find und mit ber Communio Sanctorum in lebendiger Beziehung stehen, auch unter sich wie Brüder der gleichen Familie, wie "Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes" (Eph. 2, 19) verbunden bleiben. Die Lehrsätze von der Civitas Dei und Communio Sanctorum erhalten also die Tonfarbe eines sozialen Imperativs, der mit majestätischem Ernst alle Absonderungs. gelüste und Inselbildungen verbietet und nachdrücklich den Gemeinschaftsgedanken fordert.

Dieser kirchlich-soziale Gemeinschaftsimperativ richtet sich an verschiedene Anschriften. Zunächst an die Anschrift der einzelnen Bölker. Im Evangelium hält der Herr dem Nikodemus, einer Berühmtheit der damaligen Gelehrtenwelt, eine ganze Nacht hindurch ein denkwürdiges Privatissimum mit lauter tiesschürfenden Sätzen und Beweisen, für Nikodemus, den Gelehrten, also mit einer tiespersönlichen Note. Dem römischen Hauptmann gibt der

nämliche Herr in wenigen Worten, turz wie ein militärischer Befehl, ftatt langer, tiefschürfender Beweise ben Tatsachenbeweis mit einem Wunder — eine Lehrweise, die pädagogisch meisterhaft der römischen Gigenart angepaßt ift. Auch in diesem Bunkte Geift vom Beifte des Evangeliums, hat die Kirche ber guten Eigenart ber einzelnen Bölker so gut wie ber Eigenart ber Einzelwesen den Heimatschein in der Civitas Dei nicht verweigert. Ratholisieren heißt nicht gleichmachen. Die katholische Kirche geht nicht wie alle andern Religionsgemeinschaften der alten und neuen Zeit in einem einzelnen Bolke auf, auch nicht in dem italienischen und französischen Volke. Gine internationale Weltfirche, ohne aber die nationalen Grenzen zu verwischen und die völkischen Werte außer Geltung zu setzen, läßt sie ber guten Eigenart des völkischen Ich so gut wie der des persönlichen Ich die Bahn der Entwicklung frei. Wir Deutsche dürfen also nach unserer guten deutschen Art unsern Ratholizismus betätigen und brauchen nicht nach der uns fremden Art der lebhafteren Romanen uns umzubilden. Im deutschen Blut liegt nun einmal die unheimliche Luft am Kritisieren; manchmal offenbart sich aber im Kritisieren mehr Anteilnahme an einer Sache als im stolzen Darüberhinweggeben. Rein, die deutschen Katholiken sind feine Ratholiken zweiter Büte, die katholische Rirche in Deutschland ift feine Trümmerftätte ber Bonifatiusfirche.

Wenn freilich die an sich berechtigte persönliche Eigenart in Subjektivismus und die an sich berechtigte völkische Eigenart in Chauvinismus ausartet und damit ein zerstörendes Element im Volksleben beziehungsweise im Völkerleben wird, dann verbietet der Imperativ von der Gemeinschaft der Erlösten, eine Forderung des sozialen Ausgleichs, den einzelnen Völkern, in die Mauern der Civitas Dei Breschen zu legen. Dieser Besehl richtet sich nicht gegen die völkische Art, wohl aber gegen die maßlosen Ausartungen, nicht gegen die berechtigten völkischen Bestrebungen, wohl aber gegen die den Gemeinschaftsverband lockernden Sonderbestrebungen.

Der Imperativ der Communio Sanctorum wendet sich mit einer firchlich-fozialen Forderung zweitens an die Unschrift der fatholischen Studenten und Studentenforpora. tionen. Die Bücherverbote ber Indexkongregation gehören zu jenen kirchlichen Magnahmen, die einem modernen Musensohn am schwersten in den Ropf gehen. Daß vor wenigen Tagen die Leitung der schweizerischen Bundesbahn den Bertrieb des "Simplicissimus" auf den Schweizer Bahnhöfen verbot, daß die deutsche Polizei an unsern Landesgrenzen, besonders an der Südwestgrenze, eine sehr strenge Bücherüberwachung handhabt, daß in weiten Kreisen nicht nur einzelne Bücher, sondern alle Catholica auf einem romfeindlichen Berzeichnis verbotener Bücher fteben, sei nur nebenbei erwähnt. Hier soll die Tatsache und Tätigkeit der römischen Indexkongregation nur in das Licht des sozialen Gemeinschaftsgedankens gerückt werden. Wenn ein Buch, das vielleicht in der besten Absicht geschrieben wurde, nach dem Urteil der verantwortlichen Stellen geeignet erscheint, die Beifter zu verwirren und den Glauben oder die Sitte zu gefährden, muß mit Rücksicht auf die Gesamtheit bavor gewarnt werden. Rein geordnetes Gemeinwesen kann berartige Ordnungsstellen und Ordnungsrufe entbehren, auch das staatliche Gemeinwesen nicht. Der einzelne tann sich für seine wissenschaftlichen Studien Erlaubnis, auch lebenslängliche Erlaubnis einholen, verbotene Bücher zu lesen. Das Bücherverbot ist also kein Hemmschuh wissenschaftlichen Arbeitens, kein Sperrgesetz geistiger Fortbildung. Aus meiner Studentenzeit erinnere ich mich gut, wie uns jungen Semestern die Pulse klopften, wenn Hettinger im Rolleg über die Rirche sprach. Einmal aber klopften den Würzburger Studenten die Pulse noch lauter: An einem Mittwoch, am 1. März 1899, hatte Hermann Schell das Defret der Inderkongregation unterschrieben, das seine Bücher getroffen hatte, und am Sonntag barauf bestieg er die Kanzel der Universitätsfirche und sprach im Anschluß an einen Text aus dem hohenpriefterlichen Gebet (Joh. 17, 11) von der Einordnung des einzelnen in die firchliche Einheit. Unter diesem sozialen Gesichtspunkt — die Pflicht des einzelnen, in die Gesamtheit sich einzuordnen — verliert also sogar der Inder seinen Stachel.

Aus Studentenkreisen ift lauter und lauter der Ruf nach eigenen akademischen Gottesbiensten und eigenen akademischen Seelsorgern ergangen. Die Akademiker haben ihre eigenen Fragen, sprechen ihre eigene Sprache und brauchen eine eigene Führung, um unter ber Wucht ber neuen Ideen, Die besonders in den ersten Semestern auf sie einstürmen, aufrecht. ftändig zu bleiben. Wie für die Soldaten in größeren Garnisonen wird überall an Hochschulen mit einer größeren Zahl katholischer Studenten ein eigener Gottesdienst mit einer Zwanzig-Minuten. Predigt eingerichiet werden muffen. Wer die geiftige Luftschicht fennt, in der unsere Kommisitonen atmen, wird ihnen auch den weitergehenden Wunsch nach einem besondern akademischen Seelsorger nachfühlen können. Der Grundsatz ber Standesorganisation, der in der sozialen Bewegung auf die Standesgenossen wie ein Magnet gewirkt und zu schönen Erfolgen geführt hat, wird sich auch als Standesfeelforge bewähren. Der Pfarrklerus, in ben Universitätsstädten mit andern Arbeiten bereits bis zur Überfracht beladen, würde die besondere Studentenseelsorge, die fehr viel freie Zeit voraussett, als unerträgliche Arbeitszulage empfinden. Nur eine eigene, wirtschaftlich sorgenfrei gestellte priefterliche Kraft hat die Zeit, für Studentenbesuche eine unbegrenzte Sprechstunde anzusegen, in freundschaftlichem Berkehr in der Berufsfrage und andern perfönlichen Fragen zu beraten, in Stunden religiöfer ober moralischer Rämpfe und seelischer Gedrückiheit die Sand zu reichen, gegebenenfalls auf dem Trümmerfeld entwurzelter Jugend. fraft des Samariteramtes zu walten, am Ausbau eines akademischen Wohnungsamtes und für äußerste wirtschaftliche Not auch einer Unterftützungskaffe mitzuarbeiten, mit ben Amtskollegen in andern Universitätsstädien, mit ben Religionstehrern ber Mittelschulen und natürlich auch mit der allgemeinen Pfarrseelsorge Fühlung zu halten. Das alles reicht, um ein Priefterleben apostolisch reich

auszufüllen. Die Akademiker dürfen aber nicht vergessen, daß der Hauptton der Studentenseelsorge auf der Hebung des Gnadenlebens durch den Empfang der heiligen Sakramente ruht. Nach seinen persönlichen Eigenschaften muß der Studentenseelsorger, der mit der Zeit die persönlichste Form der Seelsorge darstellen wird, seine Theologie, seine Zeit und seine Studenten verstehen. Er muß wissenschaftlich gerüstet, religiös abgeklärt, für die Kirche begeistert, in seiner ganzen Persönlichseit der großen Aufgabe gewachsen und dem Studenten seelenverwandt sein, denn Diamant läßt sich nur mit Diamant abschleifen.

P. Schulte hat in seinem vortrefflichen Buch "Die Kirche und die Gebildeten" der Standesseelsorge nachdrücklich das Wort geredet, aber ebenso nachdrücklich darauf hingewiesen, daß dadurch die einzelnen Stände dem gottesdienstlichen Gemeinde. leben nicht gang entfrembet werden burfen. Der soziale Zusammenhang mit der Civitas Dei und der Communio Sanctorum verbietet, Kirchen neben die Kirche zu bauen. Auch der besondere akademische Gottesdienst darf die Akademiker nicht ganz und gar von dem firchlichen Gemeinschaftsleben abschneiben. Wir wollen nicht Inseln bilben, nicht Brücken abbrechen, während die sozial-studentische Bewegung sich erfolgreich bemüht, zwischen ben akademischen Jusulanern und dem Bolksganzen Verbindungsbrücken herzustellen. Die private und geschlossene Teilnahme an der Fronleichnamsprozession und andern besondern Rundgebungen katho. lischen Lebens reihen die Akademiker unbeschadet ihrer eigenen Seelsorge wieder in das Volksganze ein. Der majestätische Imperativ der Communio Sanctorum vermag also auch hier den Ausgleich zu schaffen.

Die katholischen Studentenkorporationen, die in der Bannmeile der deutschen Universitäten mit verschiedensarbigen Standarten ihre Zelte aufgeschlagen haben, entfalten gerade durch die Buntfarbigkeit ihres Verbindungsgedankens eine große Werbekraft, um den akademischen Nachwuchs zu ihren Fahnen zu rufen.

Auch hier hat die Eigenart ihr gutes Recht, auch hier haben wir am farbigen Abglang bas Leben. Der foziale Imperatio von der Communio Sanctorum legt aber auch hier einen Ginfpruch ein gegen übertriebene Absperrungsgelüfte auf ber einen ober andern Seite. Unter dem höheren Gemeinschaftsnenner bes "katholischen" Studenten müßten sich die einzelnen Korporations. studenten wieder zusammenfinden, von einer Flamme angefacht, und unter dem gemeinsamen Beiwort der "fatholischen" Ginheit müßten sich die einzelnen Berbande verbunden fühlen wie Belte im Umfreis des gleichen Königszeltes. Berbindungen und Bereine sollen, wenn ihr Name ihnen Programm ift, verbinden und vereinigen, nicht absplittern und alleinstellen. Es liegt also wohl auf der Linie meines Themas, dem Münchener Akademiker-Ausschuß, ber in dem Gedanken einer Civitas Dei academica alle akademischen Bürger ohne Unterschied der Korporationsfarbe zu. sammenruft, als einer sozialen Brachttatsache bauernden Bestand zu wünschen und die alten Herren der verschiedenen Kartelle zu bitten, im späteren Leben nicht wie feindliche Brüder aneinander vorbeizugehen. Solange wir eine Rette von Inseln bilden und nicht als Festland uns fühlen, so lange ift uns das soziale Evangelium, das in der Communio Sanctorum liegt, eine tote Formel geblieben.

Der sozial firchliche Imperativ der Civitas Dei wendet sich noch an eine andere Anschrift. Die Psalmen singen von einer glücklichen Stadt, deren Mauer keine Risse hat (Ps. 143, 14), und die Weltgeschichte sagt uns, daß die unheilvollsten Kriege Bürgerkriege, nicht Kriege gegen äußere Feinde waren. Das Wort von der Kirchengemeinschaft der Erlösten ist eine Kundgebung des Friedens an die Bürger der Civitas Dei. Die Glaubenslehre von der alleinseligmachenden Kirche hindert uns nicht, weitherzig über die Stadtmanern hinweg auch jene Außenstehenden dem Geiste nach als Mitbürger zu grüßen, die ohne ihre Schuld nicht zum äußeren Verband unserer Kirche gehören, die aber in gutem Glauben seben und Gottes Willen zu erfüllen

und zu erforschen bereit sind; wie kann es da engherzigen, unberufenen Torwächtern in den Sinn tommen, Glaubensbrüdern intra muros das Heimatrecht in der Stadt Gottes mit raschem Urteil abzusprechen, wie wenn es Griechen innerhalb Trojas waren? Die Rirche will im Geiste bes guten Hirten sammeln, was zerstreut ist; wer zerstreut, was gesammelt ist, handelt nicht im Geifte feiner Rirche. Es ift alfo untirchlich, ben Sobe. puntt ber Rirchlichkeit barin zu erblicen, bag man an ber Rirchlichkeit ber Glaubensbrüder zweifelt. Im 20. Jahrhundert gibt es eine achte Todfünde, das Miftrauen gegen den Bruder, und ein sechstes Rirchengebot: Du follft bei andern so lange guten Willen voraussetzen, bis der bose Wille bewiesen ift! Unsere Laienapostel, die als Kämpfer um die heiligsten Güter des fatholischen Bolkes in die Bresche traten, haben es nicht verdient, daß man ihnen durch Anfeindung aus den eigenen Reihen die Freude an der öffentlichen Arbeit verfümmere.

Meine Herren! Die Gebildeten von heute haben keinen leichten Stand, die Rirchenfreudigkeit ihrer Jugend sich sozusagen täglich neu zu erkämpfen gegen ein Beer von Rräften, bas fie mehr und mehr ihrer Kirche zu entfremden sucht. Haben wir es nicht erlebt, daß ein Rundschreiben des Beiligen Baters verurteilt wurde, bevor es im Wortlaut erschienen war, und erleben wir es nicht immer wieder, daß alles, was den römischen Stempel trägt, von vornherein abgelehnt wird? Das Bolf der Denker follte sich schämen, ewig in diesen Vorurteilen gegen die Kirche verkeilt zu bleiben. Dem Zug der Zeit, durch Volkshochschulfurse und andere gemeinwissenschaftliche Verauftaltungen von der Hochschule Wege ins Volksleben zu bahnen, liegt gewiß eine edle soziale Absicht zugrunde. Es kann aber auch das Bolkstümlich. machen der Wiffenschaft die Gefahr mit sich bringen, ein wiffenschaftlich angehauchtes Proletariat zu züchten. Gin Baumwolle-Reisender, der einen dreiwöchigen ober gar nur breitägigen Lehrgang

über monistische Weltanschauung mitgemacht hat, besitzt damit noch keinen Befähigungsnachweis, die schwersten Fragen des kirchlichen Lebens gegen alle Theologen rechts und links vom Rheine von kurzer Hand zu erledigen.

Um allerleichteften werden durch die Vorurteile die Leitsterne firchlicher Weltanschauung am Simmel ber akademischen Wanderjahre umdüftert. Die Jugend, "rasch fertig mit bem Wort", ift für umfturzende Unschauungen, für auseinanderdrängende Rräfte immer leichter zu haben. Darum bleibt die Stunde gefegnet, die wenigstens einige von diesen Vorurteilen zerftreut und damit gegen alle uns mißtrauischer gemacht hat. Im Laufe ber Studien, gerade ber ernstesten Studien, wird es auch nicht aus. bleiben, daß zwei scheinbar sich ausschließende Gewißheiten, ein Sat ber Rirche und ein Sat ber Wiffenschaft, besonders der Naturwiffenschaft, vor unserem Auge nebeneinander stehen. Um da die Brücke zwischen beiden zu finden, um überhaupt in religiösen Fragen uns Klarheit zu schaffen, muffen wir als ehrliche Wahrheitsssucher in die rechte Schmiede gehen. Wo die personliche Auskunftei fehlt, werden in solchen Stunden religiöser Krisis die Bücher von Effer Mausbach, "Religion, Chriftentum und Rirche", und von Ignaz Klug, "Lebensfragen", befte Dienfte leiften.

Studium und Lesen, Vortrag und anderweitige geistige Auftärung werden freilich für sich allein die auseinanderdrängenden Kräfte der Zeit nicht außer Kraft setzen. Wir müssen zusammenhalten de Kräfte einschalten, wir müssen uns in die Gnadenwelt des kirchlichen Lebens stellen. Das ist der letzte und persönlichste Imperativ der kirchlichen Bekenntnistreue: Mit der Kirche leben! Mit der Kirche das Miserere der Fastenzeit, das Alleluja des Ostertages beten und die andern Gottesdienste des Kirchenjahres seiern! Mit der wallsahrenden Kirche wallsahren, mit der geketteten Kirche trauern, mit der triumphierenden Kirche triumphierenden Kirche triumphierenden Kirche triumphierenle Es ist vielleicht dem Akademiker nicht so leicht, über die liturgischen Gebräuche der Kirche ohne innere Krisis mit sich ins reine zu kommen, weil, abgesehen von der

firchlich abgefühlten Luft bes 20. Jahrhunderts im allgemeinen, ber rein geiftige Studienbetrieb der Universität die außeren, viel. fach bramatischen Formen der Liturgie leicht als weniger akademisch erscheinen läßt. Konvertiten haben in ihren alten Tagen Latein gelernt, um die Meggebete in der gewaltigen Sprache der Rirche mitbeten zu können. Es gibt tatfachlich feine tieferen, fraftvolleren Gebete als diese Orationen im romischen Megbuch. Gine andere einende Hilfstraft kirchlichen Lebens ift ber Atabemische Bonifatiusverein, ber uns einen fleinen Ginblick in Die Weltmission der Kirche gibt und uns die Sorgen und Missions. aufgaben der Kirche ein wenig mitfühlen läßt. Durch die Atademiker-Rongregation, die ein wahrer Taufbrunn des Laien. apostolates ist, und durch Studentenegerzitien vollends, durch Geistesübungen in der Hochschule der Ginsamkeit, wird das innere Verhältnis des Afademikers zur Kirche harmonisch ab. geklärt, und das Sentire cum Ecclesia unauslöschlich tief in die Seele geprägt.

Millionen von klaren Köpfen sind bei der Kirche in die Schule gegangen und haben vor dem Lehrstuhl dieser Alma mater Untwort auf ihre Fragen gefunden. Millionen aufrechter Männer haben an ihrer Sand und in der Kraft ihrer Gnadenmittel die Söhenwege sittlicher Große und ewiger Charafterwerte erftiegen, viele von ihnen so hoch, daß tief unter ihnen in wesenlosem Scheine das Gemeine lag. Millionen ehrlicher Gottsucher sind zur Kirche gekommen: Mutter, du trägft in der Hand den Relch des Beiles und die Schlüffel des Himmelreichs, öffne uns die Pforte bes Lebens! Auf der andern Seite haben viele ihre Exmatrifel von dieser Alma mater verlangt und versucht, ohne ben Segen ber Rirche sich durchzuschlagen, und haben bald gemerkt, daß fauliges Bifternenwasser ein schlechter Gintausch für die quellfrischen Baffer des Lebens ift. Manche haben sich dann auf den Weg nach Rom gemacht, "das Land ber Beimat mit ber Seele suchend". Un andern, die ben Rüchweg nicht mehr fanden, ift das Wort bes Hugo v. Hofmannsthal mahr geworden: Es weint ein namenloses Heimweh lautlos in ihrer Seele nach dem Leben, wie in der Seele des Auswanderers, der auf dem Schiff gegen Abend an seiner Vaterstadt vorübersährt. Die Münchener Studentenschaft hat am 5. März 1912 aus dem Munde des bayerischen Ministerpräsidenten das edelmannhaste Wort gehört: "Ich habe nie ein Hehl daraus gemacht, daß ich ein treuer Sohn der katholischen Kirche sein will." Das Vekenntnis war gerade in jener Stunde, in der mehr als Bayern aushorchte, eine Heldentat, die eine Bücherei apologetischer Werke auswog. Wir wollen nie ein Hehl daraus machen, daß wir treue Söhne der katholischen Kirche sein wollen. Wahrheits er kenntnis ist ein Imperativ zum Wahrheits be kenntnis.

## IV. Die alte Kirche und die neue Zeit.

Kauzelrede im Dom zu Limburg an der Lahn am 14. Dezember 1913 zum Abschluß des konstantinischen Jubiläums. Einige Stellen, die nur für den Tag und den Ort Bedeutung hatten, sind hier im Druck weggeblieben.

"Und sie nahmen unbehauene Steine, dem Gesetze gemäß, und bauten einen neuen Altar nach dem Borbilde des alten." (1 Makt. 4, 47.)

Hit einem seligen Alleluja hat unsere Kirche im Jahre des Herrn 1913 das 16. Jahrhundertgedächtnis ihrer Freiheitserklärung, das konstantinische Jubiläum geseiert. Diese 1600 Jahre Kirchengeschichte an der Sonne des Tages, verglichen mit den vorausgehenden 300 Jahren der Verfolgung, haben das Gotteswort im Buche Jsaias (60, 15) eingelöst: "Dafür, daß du verlassen warst und verhaßt und niemand für dich war, dafür will ich dich zum Stolze der Jahrhunderte machen, zur Freude der Geschlechter." Die Seele der Katholiken jubelte: Solche Jubiläen kann nur die katholische Kirche seiern. Auch über Außenstehende kam es wie eine Ahnung: Wir stehen im Schatten einer Phramide, von der die Jahrtausende auf uns niederschauen. Vor der neuen Zeit stand die alte Kirche wie alle andern "unbegreiflich hohen Werke herrlich wie am ersten Tag", geschmückt mit

"der Ehrenkrone des Alters" (Spr. 16, 31), ohne die Runzeln der Altersschwäche, umleuchtet von der Majestät einer fast zweitausendjährigen Geschichte. Noch waren die Grundsteine der neuzeitlichen Staaten nicht gelegt, die Berge neuzeitlichen Fortschritts und die Abgründe neuzeitlicher Versunkenheit waren noch nicht, da war es schon die Freude der alten Kirche, bei den Menschenkindern zu sein, und im europäischen Erdreich hatte sie schon Wurzel gesaßt.

Nun geht das seiertägige Gedenken des katholischen Erdkreises zu Ende. Mit Gottes Hilfe will ich versuchen, einen Gedanken mit Ihnen durchzudenken, der wohl im Gedankenkreis des Judiläums liegt, den Gedanken von der alten Kirche in der neuen Zeit. Ich werde nicht vergessen, daß ich im Heiligtum rede, anderseits aber auch nicht vergessen, daß wir alle in der Luft der neuen Zeit atmen. Ich weiß, daß ich vor dem Richterstuhl Gottes für jedes unnütze Wort Rechenschaft geben muß, weiß aber auch, daß ein Bischof vor dem Richterstuhl der Menschen auch für jedes nützliche Wort Rechenschaft zu geben bereit sein muß.

Die alte Kirche und die neue Zeit! Darf ich diese beiden in einem Atemzuge nennen? Sind das nicht zwei Welten, durch ein Meer voneinander getrennt wie die Alte und Neue Welt? Ift die neue Zeit nicht gerade dadurch die neue Zeit geworden, daß sie im Gegensatz zum kirchenfrommen Mittelalter das öffentliche Leben mehr und mehr säkularisierte, d. h. entkirchlichte, teilweise sogar kirchenseindlich gestaltete? Die neue Zeit ein Warenhaus der Diesseitskultur, ein Stapelplatz der irdischen Güter, die alte Kirche dagegen ein Erntefeld der Jenseitsinteressen, eine Bundeslade der ewigen Güter? Die neue Zeit gleich der Fisch erbarke auf der Lahn in ewig ruhelosem Fluß, in vorwärtstreibendem Wellengang, die alte Kirche dagegen gleich dem alten, herrlichen Dom am Ufer der Lahn, der auf Felsen gebaut ist und in majestätischer Ruhe einen Sturm nach dem andern, ein Jahrhundert nach dem andern vorüberziehen

sieht? Die neue Zeit ein buntes Allerlei toller Genüsse, die alte Kirche dagegen ein Golgatha der Kreuzigung des Fleisches und der Entsagung? Die neue Zeit ein Spital sittlicher und sozialer Not, die alte Kirche dagegen der barmherzige Samariter in diesem Spital? Sind das nicht Gegensätze wie Nacht und Tag?

Und doch sind die alten Wahrheiten der firchlichen Glaubens. lehre, die alten Gebote der kirchlichen Sittenlehre, die alten Gnadenmittel der firchlichen Heilslehre auch für die neue Zeit geoffenbart und eingesett. Die alte Rirche hat eine göttliche Botschaft auch an die neue Zeit. Gerade bamals, als der Gefandte des Baters feine Sendboten in alle Welt fandte, die Bölker zu lehren und zu taufen und die Wege seiner Gebote zu führen, gab er sein Wort: "Und ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende ber Welt" (Matth. 28, 20). Alle Tage bis ans Ende der Welt! Also nicht bloß in der alten und mittelalterlichen, auch in der neuen und neuesten Zeit! Selbst wenn die neue Zeit ein Warenhaus der Erdengüter, - ber nämliche Gott, der am Anfang nicht bloß den Himmel, sondern auch die Erde erschuf (1 Mos. 1, 1), will am Ende nicht blog einen neuen Himmel, sondern auch eine neue Erde geftalten (Offb. 21, 1), und im 148. Pfalm heißt es nicht bloß: "Lobt ben Herrn vom Himmel her", es heißt auch: "Lobt den Herrn von der Erde her!" Selbst wenn die neue Zeit ein Spital, ein Krankenhaus, - "nicht die Besunden bedürfen des Arztes, wohl aber die Rranken" (Matth. 9, 12). Selbst wenn die neue Reit Nacht und Finfternis, in einem biblischen Hymnus werden mit den Tagen auch die Nächte und mit dem Licht wird auch die Finfternis aufgeboten, bem Herrn ein Benedicite zu singen (Dan. 3, 71 f.). Wenn die neue Zeit gleich den Heiden des Königs Antiochus die Altare bes Herrn zerftörte ober burch ihren Gögendienft entweihte, bann wollen wir gleich den Matkabäerhelden dem Herrn einen neuen Altar bauen, und zwar nach dem Vorbilde des alten (1 Makk. 1, 12-64; 4, 36-61). Wir dürfen keine Bündnisse schließen

zwischen dem alten Glaubensgeist und dem neuen Zeitgeist, wir dürfen aber auch das Gute an der neuen Zeit nicht schlechtmachen und das Weiße nicht schwarzmalen. Wir müssen aus tiefster Seele ein Magnisitat singen, daß wir als Kinder der alten Kirche geboren wurden; wir brauchen aber nicht gerade ein Miserere zu sprechen, daß wir als Kinder der neuen Zeit geboren wurden. Sehen wir zu, was für eine Mission die Kirche an die neue Zeit hat auf einem vierfachen Gebiet, im wirtschaftlichen Leben der Neuzeit, im staatlichen Gemeinschaftsleben, im sittlichen und im sozialen Leben der Gegenwart.

# 1. Die Mission der alten Kirche im wirtschaftlichen Leben der neuen Zeit.

Ein wesentlicher Charakterzug der neuen Zeit ift der titanen. hafte Aufschwung ber Technik und Industrie. Die sausenden Maschinenräder in den Fabriken, die qualmenden Essen und dröhnenden Walzen in den Gisenhütten, die knatternden Propeller in der Luft, die fauchenden Rraftwagen auf der Strafe, die furrenden Schiffsschrauben auf bem Wasser, lauter Musik zum hohen Lied ber neuen Zeit: Wir haben es herrlich weit gebracht. Die Kirche spricht feinen Fluchpfalm über diese Triumphe und Erfindungen der neuen Zeit. Sie flucht nicht dem Höhenflug des modernen Fortschritts mit dem Propheten: "Und wärest du hoch geflogen gleich dem Adler und hättest du zwischen die Sterne bein Rest gebaut, ich werde dich von dort herunterholen, spricht der Herr" (Abd. 4). Die Kirche hat eine besondere Segens. formel für Gifenbahn und Gifengießerei, für Brückenbau und elektrische Anlagen. Die Kirche versperrt sich nicht gegen bas gute Reue. Sie ift gleich dem Hausvater, der aus seinem Schatze Neues und Altes hervorholt (Matth. 13, 52). Am Altar brennen die alten Kerzen; im übrigen Kirchenbau dagegen leuchtet. das neue elektrische Licht. Sechsmal gebietet der Pfalter, dem: Herrn ein neues Lied zu singen (Pf. 32, 3; 39, 4; 95, 1; 97, 1; 143, 9; 149, 1); viermal gebietet St. Paulus, ein neues

Geschöpf zu werden (1 Kor. 5, 7. 2 Kor. 5, 17. Gal. 6, 15. Eph. 4, 24). Den Kindern der Kirche des Neuen Bundes ist es also nicht verwehrt, mit ihrer Zeit zu gehen und im wirtschaftlichen Wettbewerb ihren Anteil zu erobern. Man kann mit beiden Händen an dem wirtschaftlichen Fortschritt der Zeit mitarbeiten und dabei mit beiden Füßen auf dem Boden der Kirche stehen.

Freilich bringt das ruhelose Ringen um die Diesseitsgüter die Gefahr mit fich, daß die Menschen darüber die Jenseitsgüter und ewigen Anliegen der Seele unterschätzen oder ganz aus dem Auge verlieren. Das Sichtbare drängt sich uns mehr auf als das Unsichtbare, und ber Reichtum an irdischem But täuscht viele über die Armut an Wahrheit und Gnade hinweg. Menschheit von heute ift schwer versucht, um eine Linsensuppe den Erbteil der Kinder Gottes zu verhandeln und gegen ein paar Silberlinge irdischen Gutes ben Heiland ber Seele zu verraten. Begen diese Befahr erhebt nun die Rirche wie eine Posaune ihre Stimme: "Suchet zuerst bas Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und das übrige wird euch dazugegeben werden!" (Matth. 6, 33.) Es heißt nicht: Suchet "einzig und allein" das Reich Gottes, das Reichsein in Gottes Gnade; es heißt: Suchet zuerst das Reich Gottes, stellt die Ordnung nicht auf den Kopf, indem ihr zuerst "das übrige", den Reichtum der Erde, sucht! Zuerst der Sonntag als erster Tag der Woche mit seinem Gottes. dienst, und bann bas Werktagsgetriebe ber Woche! Zuerft bie Baterunserbitte, daß sein Reich fomme, und dann die Bitte, daß er uns vom Übel erlose. Arbeitet in ber Zeit und mit der Zeit, aber alles im Lichte ber Ewigkeit! Vor den elektrischen Bogenlichtern des lärmhaften Fabrikbetriebes darf das Ewige Licht vor dem stillen Tabernakel nicht erblassen, und die Rauchwolken aus den Schornsteinen dürfen den Ausblick nach den Sternen nicht verdunkeln. Ein biblischer Dichter klagt: Ihr habt die Stadt. mauern ausgebessert, Wasserleitungen eingerichtet und Waffen. vorräte gesammelt, aber den Herrn, euern Gott, habt ihr darüber

vergessen (Js. 22, 8—11), und ein moderner Dichter singt: "Was tut's, daß rings die Maschine schreit und tausend Essen qualmen? Die alten Sterne stehen auch über der neuen Zeit, und das Herz singt die alten Psalmen." Das ist der erste Mahnruf der Kirche an das wirtschaftliche Getriebe der Neuzeit, der Mahnruf vom Wert der Jenseitsgüter.

Der zweite Mahnruf: Bom Wert der Menschen. seele. "Ist nicht die Seele mehr als das Brot?" (Matth. 6, 25.) "Was nütt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, an seiner Seele aber Schaden leidet?" (Mark. 8, 36.) Was nütt es dem reichen Manne, immer neue Scheunen zu bauen, wenn seine Seele von ihm gefordert wird? (Luk. 12, 16-21.) Was nütt es den Pfadfindern, den Sonntag zum Werktag zu machen und die Kriegspfade zu finden und darüber jenen Pfad zu verslieren, von dem der Heiland sagt: "Eng ist die Pforte und schmal ift der Pfad, der zum Leben führt"? (Matth. 7, 14.) Vor lauter wirtschaftlichen Kämpfen um das tägliche Brot, vor lauter Lohnund Barteifragen ift die Seele ber Arbeiterwelt aus. gehungert und ausgefältet. Da tritt die Kirche als Seelsorgerin vor die Arbeiter: Ihr Männer der Arbeit, ich bringe euch die frohe Botschaft von der Vorsehung, wenn die Sorge mit euch aufsteht und mit euch schlafen geht, ich stelle euch einen Sonntag in das rauhe Werktagsgetriebe hinein, ich reiche euern hungernden Seelen das Brot des Lebens.

Der dritte Mahnruf: Vom Wert der Gewissen. Gewissenistreiheit ist das Schlagwort der neuen Zeit. Gewissenhaftigkeit ist die Losung der alten Kirche. "Das Blut Christireinigt unser Gewissen von den Todeswerken zum Dienste des lebendigen Gottes" (Hebr. 9, 14). Ein Bischof nannte das Gewissen das Sakramentshäuschen, das Gott für sich in unserer Brust erbaute. Die gewissenlose Ausbeutung der wirtschaftlich Schwachen war einer der Gründe, die die soziale Notlage der Zeit geschaffen. Wer der modernen Menschheit ins Gewissen redet, ist der größte Wohltäter der modernen Zeit.

### 2. Die Miffion der alten Kirche im staatlichen Gemeinschafts-

Ein moderner Staat ift ein staunenswertes Gebilde, eine Maschine, an der tausend und tausend Zahnräder ineinander. areifen, ein Riesenleib, an dem tausend und tausend Sände unter einem Saupt ineinanderarbeiten. Landwirtschaft und Sandel, Handwerk und Industrie, Wiffenschaft und Runft, die militärische Behrfraft und die ftille Arbeit, die von den ungezählten Beamten im Dienste der Verwaltung und Rechtspflege geleiftet wird, alles mit einer mehr oder minder einheitlichen völkischen Farbe, alles im Rahmen des staatlichen Gemeinschaftslebens. Wer aber die Zeichen ber Zeit zu beuten weiß, wird nicht ohne Bangen an ber Staats. maschine schadhafte Stellen beobachten, die früher oder später ben Betrieb stören muffen. Die Liebe zum Vaterland fann uns nicht blind machen für die Rrantheitserscheinungen am Staatsförper, die letten Endes zu Totengräbern der staatlichen Ord. nung sich auswachsen können und ihre Totengräberarbeit so stille verrichten wie die Motte im Kleid und der Rost am Gisen.

Bu diesen Schädlingen der staatlichen Ordnung rechne ich erftens bie unheimliche Luft am Widerfpruch, am Nein. sagen, am Niederreißen. "Es ist eine Zeit, anzupflanzen, und eine Beit, auszureißen; eine Beit, zu zerftoren, und eine Beit, aufzubauen; eine Zeit, Grenzsteine umzuwerfen, und eine Beit, fie zu setzen" (Prd. 3, 2-5). Die Kinder ber modernen Zeit haben eine besondere Freude am Ausreißen und Zerstören und Umwerfen der Grenzsteine, die unsere Bater in alterer Zeit geset haben. Moderne Jugend möchte am liebsten alles verbrennen, was die Zeit der Bater angebetet, und alles anbeten, mas die Zeit der Bater verbrannt hat. Es wird allmählich Jugendstil, alles beffer zu wiffen und überall bas lette Wort zu fordern. Moderne Biffenschaft, die auf vielen Gebieten mit bem Auf. gebot einer staunenswerten Beisteskraft Herrliches geleiftet, hat sich in vielen ihrer Vertreter auf eine rein zerstörende Rritif mit rein verneinenden Ergebnissen verkeilt. Die Luft am Widerspruch

und Verneinen ist die geistige Krankheit der neuen Zeit; die Krankheitskeime zu dieser modernen Krankheit werden von uns allen mit der Luft des 20. Jahrhunderts eingeatmet und vielen von uns durch eine gewissenlose, immer nur kritisierende Presse eingeimpft.

Der Geift ber Beit ift ein Beift, "ber ftets verneint"; der Beift der Rirche ift der Geift des Glaubens, d. h. der entschiedenen Willenszustimmung und bes tapfern Safagens zu der von Gott geoffenbarten Wahrheit. Es kommen auch Zweifel im Leben, aber einmal muß fich die ringende Seele gu einem festen Credo erschwingen, einmal muß sich ber gärende Saft zum Wein abklären. Das Evangelium ift keine Lüge, ber Glaube ist keine Unvernunft, das Kreuz ift keine Torheit, die Briefter find keine Bolksbetruger, bas Gebet ift keine Zeitverschwendung, der Gid vor Gericht und auf dem Rasernenhof ist fein leerer Handgriff. Wo der Glaube an Gott wohnt, da wohnen auch Treue und Glaube unter den Menschen; Treue und Glaube aber find im staatlichen Gemeinschaftsleben unentbehrlich. "Sie bauten einen neuen Altar nach dem Borbilde bes alten." Mit dem ewigen Kritisieren und Nörgeln wird keine aufbauende Arbeit geleistet.

Ein zweiter Totengräber der staatlichen Ordnung ist der Widerspruch gegen die Religion. Wo die Religion in einem Staatswesen ihre Bedeutung verloren hat, da ist die Art an die Wurzel des Staates gelegt. Eine Obrigkeit von Gottes Gnaden gibt es nur, wo es einen Glauben an Gott gibt. Das Steuergesetz kann die Vermögensangabe "nach bestem Wissen und Gewissen" nur fordern, wo Gewissenhafte wohnen. Die Gerechtigkeit, die Grundlage der Staaten, braucht selber eine Grundlage und hat sie in der Religion. Wachstum der Religion bedeutet also für den Staat Wachstum staatserhaltender Werte, Kampf gegen die Religion ist Totengräberarbeit an der staatlichen Ordnung.

Ein dritter Totengräber der staatlichen Ordnung ist der Widerspruch gegen die Obrigkeit. Man spricht von einem

religiösen Erwachen in unserer Zeit. Führende Geifter, die nicht zu unserer Rirche gehören, wie Guden und Foerster, rufen nach religiöser Vertiefung. Die Menschheit hat es gegen schweres Lehrgeld gelernt: Es geht nicht ohne Religion. Nun aber muß die Menschheit noch eins dazulernen: Was wir brauchen und was wir nur in der katholischen Kirche lernen, ift nicht das Religiös. sein nach eigener Art, nicht das Religiöstun auf eigene Fauft, sondern die Religion an einer handfesten Führung, die Religion vor bem Lehrstuhl einer firchlichen Obrigfeit. So gewiß die Kirche je nach dem Bedürfnis der Zeit den Goldbarren ber alten Offenbarung in neuen Lehrentscheidungen ausmünzt, fo gewiß hat auch das lette Konzilsdogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit in Glaubensfragen für die neue Zeit eine besondere Bedeutung. Damit ist den Widersachern des Autoritätsgedankens erklärt: Es gibt eine höchste Autorität in religiösen Fragen. Einer muß das lette Wort zu sprechen haben.

Wo aber die Chrfurcht vor der Obrigkeit wohnt, da stehen auch gegenüber der staatlichen Gewalt die Treue und das "Untertansein um Gottes willen" (1 Petri 2, 13) in Ehren. Wo dagegen die Majestätsrechte Gottes und der göttlichen Gebote vom Throne gestoßen werden, hat auch die Majestät der irdischen Obrigkeit und der staatlichen Gesetze einen Stoß erhalten. Wer seinen Herrgott um dreißig Silberlinge verkauft, verschachert sein Staatsoberhaupt um zwanzig. Die religiöse Gesetlosigkeit tauft bie Staatsbürger im Namen des Umfturzes. An der neuesten Tiberbrücke in Rom ragen vier große Engelfiguren über ben Brückenpfeilern auf: am linken Ufer, in der Richtung nach dem Königspalaft, zwei Engel mit Lorbeerfränzen, am rechten Ufer, in der Richtung nach ber papstlichen Wohnung, zwei Engel mit brohenden Schwertern. Ein Staatswesen, das gegen die Kirche das Schwert erhebt, winkt damit seine eigenen Totengräber herbei. Rein Staat hat die Berheißung, die die Kirche hat, daß die Pforten der Hölle ihn nicht überwältigen werden.

## 3. Die Mission der alten Kirche im sittlichen Leben der neuen Zeit.

Wir wollen nicht zu schwarz sehen. Reben den tiefdunklen Schatten, schwarz wie die Hölle, gibt es lichte Seiten in der öffentlichen Sittlichkeit, und felbst in der Giftluft der Fabriken leben Arbeiterinnen und Arbeiter, die sittlich aufrecht stehen. Es geben noch gute Geister aus der Sohe durch die Gassen der neuen Beit und singen das hohe Lied der Gottes. und Rächstenliebe. Es ziehen aber auch Geifter aus der Tiefe über die Erde, die nicht aus Gott, sondern aus dem Fleische geboren find. Die Statistif ber Selbstmorbe und das Spiel mit dem Revolver, die Bahl der Chescheidungen und Kinderverbrechen, eine Mode, die studiert, wie man sich nicht fleide, eine Breffe, die allem Bölferrecht zuwider mit vergifteten Waffen fämpft, und andere duntle, tiefdunkle Schatten. Im sechsten Kapitel der Geheimen Offenbarung, einem ber großartigften Gemälde ber Beiligen Schrift, fann man ein Bild der sittlichen Lebensauffassung und Lebensart der Reuzeit erblicken. Dort rasen die sogenannten apokalpp. tischen Reiter über die Erde, jeder auf einem andersfarbigen Pferde, jeder mit einer andern Waffe, um die Erde zu schlagen und in ein großes Leichenfeld zu verwandeln.

Der erste apokalyptische Reiter tommt auf weißem Bferde, in der Sand ben Bogen ber Pfeilschützen, auf dem Saupt eine Krone, "und er zog aus, um zu siegen". Dieser erfte bose Geift bes 20. Sahrhunderts ist jene Sittenlehre, Die mit bem Lichtschein wissenschaftlichen Ansehens, mit der Krone wissen. schaftlichen Glanzes auszieht, "um zu siegen", um einen formlichen Triumphzug über die Erde zu halten. Der Mensch sei nur ein entwickeltes Tier, fagen die einen und erklären bamit bie tierischen Leidenschaften als etwas Naturgemäßes. Der Mensch fei ein Teil ber Gottheit, sagen die andern und bestreiten damit die Sünde als Beleidigung Gottes. Wieder andere, Vorreiter der neuen Sittenlehre, nennen das, was der Ratechismus Sünde nennt, die Tragit der Umftande und ein Recht zum Ausleben, nennen die Werke einer schamlosen Runftrichtung köstliche Naturwahrheit, die Tugend überlebte Frömmelei, den Chebruch ein Abenteuer, die sittliche Enthaltsamkeit Verkummerung des Dafeins, stellen die ehrlose Mutterschaft mit der ehrbaren auf die gleiche Stufe und werfen damit die ganze sittliche Ordnung über den Haufen.

Diesem neuen Evangelium, das nicht vom Vater im Himmel, sondern von Fleisch und Blut geoffenbart ist, hält die Kirche als Wächterin der ewigen Sittengesetze die Taseln vom Sinai entgegen: Es gibt eine sittliche Ordnung, deren Begriffe sich nicht umbiegen lassen wie Rohrstäbe! Es gibt einen freien Willen und damit eine sittliche Verantwortlichkeit für Tun und Lassen! Das Wort Sünde ist kein leerer Schall, es gibt eine wirkliche sittliche Schuld und ein Lamm Gottes, das die Sünden der Welt hinwegnimmt! Den wilden Jägern des ersten apokalpptischen Keiters, die alle sittlichen Maßstäbe verbiegen und zerbrechen, die das Krumme gerade sein lassen, hält die Kirche das Prophetenwort (Is. 5, 20) entgegen: "Wehe euch, die ihr das Böse gut und das Gute bös nennt, die ihr die Finsternis als Licht und das Licht als Finsternis erklärt." Man kann für das wirklich Große an der neuen Zeit Verständnis haben und die

Schwingungen der modernen Seele mitfühlen, man muß aber gegenüber den sittlichen Freiehren der modernen Zeit auch den Mut haben, unmodern zu sein.

Der zweite apokalyptische Reiter reitet auf rotem Pferde und führt ein Schwert in der Sand. Der erfte kommt mit bem Bogen, mit der Waffe für den Fernkampf, weil die Lehrsätze der Wissenschaft erst in der Fernwirkung das sittliche Leben treffen. Der zweite kommt mit bem Schwert, mit der Waffe für den Nahkampf. Diefer zweite ift jener bose Geift in der Sittlichkeitsbewegung der Begenwart, der wie mit einem Schwert ben Busammenhang ber sittlichen Ordnung mit ben Glaubensfägen der Religion durchschneidet. "Sittlichkeit und Moral hätten mit der Religion nichts zu tun", man könne die Kinder auch ohne Religionsunterricht zu recht. schaffenen Menschen erziehen, so sagen uns die Wortführer dieser fog. unabhängigen Laienmoral und freireligiösen Bewegung. Und boch wurzeln die Sittlichkeit eines Bolkes und das gebieterische "Du follft" ber Pflicht mit 70mal fieben Wurzeln in den Glaubens. wahrheiten der geoffenbarten Religion, besonders im Glauben an das Dasein eines heiligen und gerechten Gottes. Die Sittlichkeit lebt aus bem Glauben und ftirbt aus bem Unglauben. Die guten Früchte eines sittlichen Lebens wachsen nicht in der Luft, fie machsen am guten Baum ber religiöfen Gottesgemeinschaft: "Jeder gute Baum bringt gute Früchte, und der schlechte Baum bringt schlechte Früchte" (Matth. 7, 17). Ift es Nacht geworden, heißt es im 103. Pfalm (B. 20), bann tummeln fich die wilden Tiere. Ist die Sonne des Glaubens untergegangen, hat sich das Dunkel des Unglaubens über die Seele gelagert, dann regen sich die tierischen Triebe im Menschen. Der hl. Paulus spricht im Römerbrief (1, 23-31) ben gleichen Gedanken aus: Als die Menschheit die Erkenntnis Gottes verloren hatte, wurde die Erde ein Tiergarten von Sodoma, wo Habsucht und Schmähsucht und Lieblofigkeit und Schlechtigkeit aller Urt fich tummelten. Frank. reich, ein Land der Nähe, und Japan, ein Land der Ferne, haben es mit der religionslosen Sittenlehre in der Schule versucht und schreiben es in Blutschrift an den Himmel des 20. Jahrhunderts: Reine Volkssittlichkeit ohne Volksreligion!

Pferde und hält eine Wage in seiner Hand. Das ist jener schwarze Zeitgeist, der mit verschie denem Gewichtstein die Sünden der Reichen und die der Armen, mit verschiedenem Gewichtstein die Sünde der Männer und die der Frauen wiegt. Die Kirche dagegen: Es gibt keine besondere Herrenmoral für die Großen der Erde. Der Beamte, der auf Grund des zweiten Gebotes vor dem Schwurgericht die Heilighaltung des Eides sorbert, ist selber auf Grund des dritten Gebotes zur Heilighaltung des Sonntags verpflichtet. Es gibt keine doppelte Moral für die beiden Geschlechter. An das Vorleben des Bräutigams ist der gleich strenge Maßstab anzulegen wie an das Vorleben der Braut, und der Fehltritt des Mannes ist auf der gleich strengen Wage zu wiegen wie die Untreue der Frau.

Der vierte apokalyptische Reiter, der schreckbarfte von allen, reitet auf leichenfarbigem Pferde. Die Beilige Schrift fagt hier: "Auf dem Pferde faß der Tod, und die Hölle zog hinter ihm her, und es war ihm Gewalt gegeben über die Erde nach allen vier Richtungen, sie zu zerstampfen . . . " (Offb. 6, 8). Dieser vierte Reiter ift ber bofe Geift der unsittlichen Tat. Er verkörpert nicht wie die andern drei der apokalyptischen Schwadron eine verkehrte Sittenlehre, er verkörpert die sittlich verfommene Lebensführung. Er reitet wie ein wilder Jäger, der die Zügel verlor, Warnungssignale und Gehege nieder, er zerstampft die Blumen in den Gärten und die Frucht auf den Feldern, er stürzt auf seinem Todesritt die Altare des Beiligtums. Wie mancher von Haus aus brave Gefelle zog in die Fremde oder in die Raserne, und bald hatte er die Zügel der Selbst. beherrschung verloren und alle Warnungen in den Wind geschlagen. Wie manches von Haus aus sittenrein erzogene Mädchen hat seine Ehre in den Staub treten lassen — ein zertretener Blumen.

garten. Wie mancher Student, früher wie ein Heiligtum von den Eltern bewacht, jett eine Ruine — ein umgestürzter Altar. Sie alle suchten sich "auszuleben", und sie fanden ein großes Sterben, ein Sterben der Jugendfraft, der Elternhoffnungen, ein Sterben der Arbeitsfreude und Lebensfreude, — auf leichenfarbigem Pferde saß der Tod, und die Hölle zog hinter ihm her, die Hölle der Gewissensqual und seelischen Not, und es war ihm Gewalt gegeben, die Erde zu zerstampfen.

Nicht bloß den Garten der Jugend, auch jenen Garten, in dem der Baum des Lebens steht, den Garten der ehelichen Ordnung. Heilige Rechte, vom Schöpfer des Lebens gegeben, um neues Leben zu vermitteln, drohen zu einer Selbstmordwaffe der Menschheit des 20. Jahrhunderts zu werden und die Volkstraft ins innerste Lebensmark zu treffen. Auf leichenfarbigem Pferde sitzt der weiße Tod, und hinter ihm her zieht die Hölle. Die Sünde, von der ich rede, ist die eigentliche Todsünde der neuen Zeit. Wer wird dem Reiter auf dem leichenfarbigen Roß in die Zügel fallen und dem langsamen Sterben des Volkslebens Einhalt gebieten? Keine Religionsgesellschaft wird der Seuche des Geburtenrückgangs so kraftvoll wehren wie die katholische Kirche.

Die neue Zeit hat neue Sünden, große Sünden; die größte ist die zügellose Genußsucht. Die neue Zeit hat aber auch neue Gnaden, große Gnaden; die größte Gnade der neuen Zeit ist die eucharistische Bewegung. Die Bundeslade mit dem Allerheiligsten auf einem "neuen" Wagen (1 Kön. 6, 7 f.)! Mit ihrer wachsenden Genußsucht reicht die neue Zeit der Menschheit den Becher von Babylon, gefüllt mit dem Taumelwein der Genußsucht; mit der eucharistischen Bewegung reicht die alte Kirche der modernen Menschheit den Kelch des Heiles, gefüllt mit dem Blute des Lammes. Die moderne Jugend soll früher und häufiger als sonst zum Tische des Herrn gehen, weil sie früher und häufiger als sonst das Brot der Starken und die Salbung zum täglichen Helbentum braucht. Die apokalpptischen Keiter lassen hinter sich

ein Leichenfeld mit entwurzelter Kraft, mit zerstampsten Gärten, mit offenen Gräbern; die katholische Kirche will für das sittliche Leben der Neuzeit ein Bethlehem der sittlichen Wiedergeburt, ein Hauch der Kraft Gottes zu neuem Leben sein.

### 4. Die Miffion ber alten Rirche im fozialen Leben ber Reuzeit.

1. Aus der Geschichte der Kirche mögen wir den sozialen Gedanken verstehen. Nicht alles, was heute zuweilen mit lauter Posaune als Eigenbau der neuen Zeit verkündigt wird, ist eine wirkliche Neuheit. Im Großen und im Kleinen zehrt die Menschheit von heute an dem Erbgut der Vergangenheit. Manchmal ist wenigstens der Text ein altes Lied, und nur die Singweise ist neu. Die Wissenschaft von heute, die ohne Zweisel Höhenpunkte erstieg, arbeitet mit dem geistigen Betriebskapital der Vergangenheit. Die Keligionsgesellschaften der neuen Zeit, die in der Bibel die einzige Glaubensquelle erblicken, haben dieses heilige Buch der Offenbarung aus der Hand der alten Kirche übernommen.

Auch der soziale Gedanke, das Einfühlen in die Notlage des Mitmenschen, das Mitleid mit fremdem Leid, die großmütige Entselbstung im Dienste seiner näheren und ferneren Umgebung, das ganze weite Programm des sozialen Gedankens seiert in der neuen Zeit wohl Ostern, d. h. einen Tag des Wiedererwachens zu neuem, herrlichem Leben; der soziale Gedanke von heute seiert aber nicht Weihnachten, als ob er heute erst zum Lichte geboren wäre. Die Art des sozialen Arbeitens, die Formen der Jugendfürsorge, die Wohlsahrtseinrichtungen der Standesvereine sind eine Pflanzung der neuen Zeit; eine Pflanzung der alten Kirche aber ist der stille Heiland geist, der als innerste Triebkraft die soziale Hilse in Betrieb setzte und die sozialen Helser an die Seite des Menschensreundes stellte, der sich selbst entäußerte, um zu dienen und sein Leben für die Welt hinzugeben (Watth. 20, 28). Das größte Gebot des Evangeliums,

das blutgesiegelte Testament der gekreuzigten Liebe, ist nur durch die Mission der Kirche ein Kulturgut der Bölker geworden. Ohne die Kirche ist die soziale Fürsorgearbeit im Kerngedanken nicht zu verstehen. Viele haben heute den Gedanken der sozialen Pslicht als Gebot der Zeit erfaßt; aber nicht alle, die auf diesem Felde den Pslug einsehen, denken daran, daß sie auf altkirchlichem Boden stehen.

2. Im Geiste der Kirche sollen wir die sozialen Gegenfäte verföhnen. Die Begenfate zwischen reich und arm, zwischen der Bunft des reichen Praffers und der Bunft des armen Lazarus, zwischen benen, die auch am Werktag Feiertag haben, und denen, die auch am Feiertag Werktag haben, diese Gegenfäte haben die gahnende Rluft der Entfremdung der Bolks. teile gegraben. Der Rlaffenhaß lodert fiebenmal fieben Ellen hoch empor wie am babylonischen Dfen. Reben all dem auflodernden Saß, der die Bolfsklaffen einander entfremdet und gerflüftet, gibt es aber auch viel Bruderliebe, die über die Rlufte der Entfremdung die Brücken der Versöhnung schlagen will. Neben ben Grausamen, die in die Wunden der Zeit Salz und Pfeffer streuen, gibt es viele barmherzige Samariter, die mit Wein und Di die Wunden heilen wollen. Neben der unverhüllten Selbst. sucht, hart wie das Metallgeld und kalt wie das Gisen der Maschine, gibt es noch viel sozialen Sinn und selbstlose Opferliebe. Die soziale Gesetzgebung der neuen Zeit zugunften der Arbeiter und Arbeitslosen, zugunften der Beimatlofen und Eltern. losen, auch das Zwangserziehungegeset, die gemeindlichen und privaten Fürsorgeeinrichtungen geben lautes Zeugnis von dem fozialen Sochfinn der Zeit. Namentlich in den Kreifen der Gebildeten ift man sich der sozialen Verantwortung gegenüber ben Untergebenen und Rebenstehenden bewußt geworden. Die Bolks. andacht hat sich bekanntlich 14 Heilige zusammengestellt und sie bie 14 heiligen Nothelfer genannt. Meine Zeitgenoffen! Die 14 Rothelfer bes 20. Jahrhunderts find die, welche die fieben leiblichen und die fieben geiftlichen Werke ber Barmherzig. teit üben. Im Geiste der Kirche und der Zeit sind die mannigfachsten Vereine mit sozialen Zielen erstanden, eine Ehrenlegion versöhnender Sozialarbeit. Ich halte diese Vereine, Männerund Frauenvereine, für eine herrliche Christbescherung Gottes an die neue Zeit im Geiste der alten Kirche, die als "Gemeinschaft der Erlösten" der idealste soziale Verein nach dem Herzen Gottes bleibt.

3. Nach dem Herzen der Kirche sollen wir die soziale Arbeit religiös vertiefen. Auch außerhalb der Kirche wird es mehr und mehr erkannt: Wer als sozialer Nothelfer in das Erdenlos fremder Seelen eingreifen will, wer den Hungrigen, den Obdachlosen, den Stellenlosen helfen will, wer ben armen Kindern, die bei Lebzeiten ihrer Eltern Baisenkinder find, ein Vormund sein will, wer die schutslosen Mädchen vor Schande bewahren will, beffen Arbeit muß von einem großen religiösen Gedanken getragen sein. Dieser große religiöse Gedanke liegt in dem Apostelwort: "Die Liebe Chrifti treibt uns" (2 Kor. 5, 14). Diese Liebe Christi sagt und: Es handelt sich auch bei bem Armsten, auch bei bem Berkommensten um eine unsterbliche Seele, über die das Blut Jesu Chrifti geflossen ift. Diese Liebe Christi erweckte die große Anteilnahme für die Beibenmiffionen, eine ber größten Gnaden der neuesten Beit. Freilich müffen wir, wenn wir durch Unterstützung ber Miffionen sozialen Sinn für die Ferne bekunden, auch in der Nähe, unserer nächsten Umgebung gegenüber ein wenig sozial sein durch Beherrschung der Launen und Eigenwünsche, durch Beherrschung der Rervosität, die so recht eine Geißel der neuen Zeit genannt werden fann. Diese Liebe Chrifti sagt bem sozialen Nothelfer: Der Beiland schickt bich zu ben Mühseligen und Beladenen, bu bift nur das Brot in seiner Hand, bift nur ein guter Rat auf seinen Lippen, bift nur ein Strahl aus feinem Bergen. Diese Liebe Christi sagt und: Jeber Helfer muß in Demut an seine eigene Bilfsbedürftigfeit benten; wer stehend die am Boden Liegenden aufrichtet, sehe zu, daß er nicht falle. Die Demut schütt die foziale Hilfe davor, um des Lobes willen und nur äußerlich getan zu werden. Nach dem Herzen der Kirche müssen wir die soziale Arbeit religiös vertiefen.

Un der Nordküste von Afrika, dort, wo im 4. Jahrhundert die Schiffe aus dem Hafen von Karthago in das weite Meer hinaussegelten, steht heute am Berge eine kleine Rapelle, ber hl. Monika geweiht. Un jener Stelle, so erzählt die Legende, habe die hl. Monika ihrem Sohne Augustinus nachgeschaut und nachgebetet, als er ohne den Segen seiner Mutter die afrikanische Beimat verließ und mit gespannten Segeln und gespannten Hoff. nungen in die Fremde zog. Vor Jahren bin ich an jener Stelle im Unblick des Mittelmeeres geftanden. Die Monikakapelle kam mir vor wie ein versteinertes Monikagebet. Heute ift mir Monika ein Gleichnis der alten Kirche, Augustinus ein Gleichnis der neuen Zeit. Monita, die altehrwürdige, ab. geklärte Mutter, auf dem Festlande betend, ein Gleichnis der alten Kirche, unserer zweiten Mutter, der Säule der Wahrheit auf Felsengrund. Augustinus, heißblütig wie ber Most der afrikanischen Erde, mit einem unruhigen Herzen, das damals im Sahre 383 noch keine Ruhe in Gott gefunden hatte, auf dem ewig schwankenden Meere nur durch ein paar Schiffsbretter vom Abgrund getrennt, ein Gleichnis ber neuen Zeit, die auch fturmische Jugend und unruhiges Blut ift, die auch den Felsengrund der Rirche verließ und auf ewig schaukelnden Wellen fort in die Fremde stürmt, weil ihr das haus der Mutter zu eng und die Bucht der Mutter zu streng geworden ift.

Einige Jahre später finden wir Monika und Augustinus, die früher Getrennten, in Ostia vereinigt. Die Mutter war dem Sohne nachgezogen, Augustinus war Christ und Priester geworden, und jetzt stehen Mutter und Sohn in Ostia am offenen Gartenfenster, im Anblick des Mittelländischen Meeres, in heiliger Zwiesprache über die Geheimnisse der Ewigkeit. Im vierten Buche seiner

"Bekenntnisse" hat uns der Sohn der hl. Monika jene Feierstunde von Oftia selber erzählt. Jetzt war er nicht mehr draußen auf dem stürmischen Meere, jetzt ist er auf dem Festlande in den Armen seiner Mutter, jetzt hat er festen Boden unter den Füßen, jetzt ist sein Herz nicht mehr unruhig, weil es Ruhe in Gott gefunden hat.

Biehen wir im Geifte ber hl. Monita ber neuen Zeit nach, wenn diese in die Fremde stürmt, und hoffen wir, daß die neuzeitliche Menschheit doch noch einmal den Weg nach Oftia in die Arme der Kirche finde. In keinem Fall dürfen die, die im Mutterhaus der Kirche beheimatet sind und festen Boden unter den Füßen haben, durch die jett betriebene Austrittsbewegung von ihrer Kirche sich abdrängen lassen. Den Kindern von Sion brannte in der babylonischen Verbannung das Berg vor Seimweh nach der heiligen Stadt; ein Pjalmenfänger hat uns ihren Treuschwur erhalten: "Jerusalem, wenn ich dich vergesse, bann sei vergeffen meine Rechte", um nie mehr Harfe zu spielen; "meine Bunge foll am Gaumen fleben", um nie wieder ein Lied zu singen, "wenn ich dich nicht betrachte als den Höhepunkt meiner Freude" (Pf. 136, 5-6). Das fei unser Treuschwur: Die Hand soll uns verdorren zu jeglicher Tat, die Zunge uns vertrocknen zu jeglichem Lied, wenn wir unsere Kirche, ben Höhepunkt unserer Freude, vergessen.

Baut dem Herrn einen neuen Altar nach dem Borbilde des alten! Auch auf dem Boden der neuen Zeit soll ein Opferaltar erstehen, damit Gottes Name herrlich werde unter den Bölkern. Ift das Baumaterial spröde und blockig, auch die Makkabäer haben ihren Altar aus unbehauenen Feldsteinen erbaut. "Singt dem Herrn ein neues Lied!" Auch in der neuen Zeit sollen die alten Psalmen erklingen. Die alten Sterne stehen auch über der neuen Zeit, und das Herz singt die alten Psalmen.

### Sachverzeichnis.

**Ustademister** 87—98 233 349—378. Arbeiter und Arbeit 17—19 28 137 222 f. 262 383. Arbeiterin 193 197 f. 235—238 249 254. Armenpslege 30 228 230 242 262 304—306.

Auftlärung 17 f. 234. Autorität 38 142.

Vahnhofsmission 245 f. 310. Berufsberatung 245 246. Beschlagnahmtes Kirchengut 96 261 267 285 344. Biblische Geschichte 58 ff. 68 f. 155 bis 168 168—190. Bonifatiusberein 87—98 377.

Brudergeist 30 f. 49 152 369 ff. Buch der Bücher 54-87 95 156 f. 240 299 f. 355. Bgl. Biblische Geschichte, Evangelium, Psalmen, Weltliteratur.

Bücherverbot 161 230 297 f. 371 f. Bühne 58 ff. 168 ff. 237. Bußsakrament 15 31—34.

Charakterbildung 110 136 f. Christusfragen 70 f. 163 167 171 185 188 200 238 258 f. 300.

Deutsche Art 91 124 315—325 370. Diakonissen 279 f. 313 f. Dienstbotenfrage 229 257. Doppelmoral 196 390. Duldung 114 334 367.

**C**he 8 10 38—40 195 203 228 231. Entwicklungsgesetze 320—322. Erziehungskunft 102—124 126 176 179 f. 183 185 204 234 292 f.

Eucharistie und Eucharistische Bewegung 81—84 167 288—300 301—303 391.

Evangelium 5 16 42 ff. 47 63—65 70 f. 83 f. 122 f. 129 f. 132—134 137 147 f. 158 188 274 f. 288 304 f. 359.

Fabrikaufseherin 236. Fahneneid 27 151 385. Familienwerte 11 40 218 279 bis 301. Firmung 26—29.

Fortbildung 90—95 124—129 167. Frauenopostolat 240 f. 247 253 f. 272 ff. 301—314.

Frauenarbeit 193 197 198 219 235 bis 241.

Frauenbildung 191 ff. 208 ff. 218 219 238—241 251 269 ff.

Frauenbund 199 220—250 (bef. 221 222 224 f. 242 249 f.) 310.

Frauenfrage 191 ff. 204 233 251. Frauenliebestätigkeit 198—201 219 224 f. 241—244 251—268.

Frauenschule 216—218 (bef Anm.). Frauenseele 214 225 253 273 f. Frauenstimmrecht 196 200 231 247 267.

Frauenstudium 193 201—215 (Entw. bef. 204—213 Anm.) 236.

Freidenkerbewegung 91—95 127 129 bis 154 155 389.

Freiheit 90—93 327—348 353 f. 356 f.

Fürsorge 199 245 248 256 393.

Gebilbetenseelsorge 19 f. 90 98 351 ff. 372 f. Geburtenrückgang 39 f. 391. Gemeinschaft der Erlösten 260 369 bis 374.

Gewerbeordnung 197 203 236.

Gewissen 142 383 385.

Glaube 27 f. 41—54 111 135 146 f. 214 220—250 289 f. 294 352 ff. 385.

Gottesglaube als soziale Macht 257 f.

Hausbücherei 299. Heimarbeit 193 198 237 256. Heimfrage 245. Hilbegardisverein 206 239.

Fesuitengeset 335 f. Innere Mission 312 f. Jugendpslege 133 149 f. 235 384.

Ranonissen 281 f. Katechismus 105 f. 117 134 136 156—160 168 189 f. Katholifenart 55 f. 315 338. Katholifentage 1 6 191 325 326. Kinderschutz 24 f. 102 ff. 132 ff. 230 235 255 307—309.

Rino 164 310.

Rirche 72 f. 176 275 ff. 284 f. 315 bis 396 (viertes Buch); Knfreudigfeit 20 f. 364 ff.; K. und Kultur 358; K. und Renzeit 378—396; K. und persönliche Freiheit 90 ff. 359 f. 386; K. und Schule 25 f. 99 f. 338 f.; K. und soziale Arbeit 96 f. 260 f. 347; K. und Staat 342—347.

Klassenkampf 18 f. 393.

Kommunionerlasse 28 138 301. Bgl.

Eucharistische Bewegung.

Konfessionelle Art und "Absonderung" 113—118 195 f. 221 227—232 350. Konfordate 325 337 f. 342 345.

Rrankenpflege 34 f. 228 241 243 256 264 306 f.

Rritik 18 94 166.

Rultur 88–90 358 368 382 f. 387. Rulturkampf 101 334 ff. 342.

Laienapostolat 6 f. 21 272 301 f. 312 ff. Laienkatechese 235 308 f. Laienmoral 130—132 136 f. 138 bis 152.

Lehrberufsfreude 120—123.

Lehrerinnenberuf 194 197 203 204 208 234 238 f. 269 ff.

Lehrerinnenverein 54 155 215 239 269 270.

Lehrerverein 99 117 ff. Lesehallen 229 256.

Lesezucht 294 ff.

Liebestätigfeit 29 ff. 100 152 f. 225 251—268 (bef. 256—263 393). Vgl. Frauenliebestätigkeit.

Liturgie 20 52 f. 56 79 81—84 95 284 376 f.

Mädchenschule 203 215—218 238. Mädchenschutz 119 245. Männerseele 273 f.

Marienverehrung 41—54 71 f. 218 f. 220 226 233 237 f. 260.

Missionsfrage 247 283 308 337 361 ff. 394.

Modernismus 45 f.

Mutterberuf und würde 218 f. 227 232—234 248 251 280 f.

Menzeit 252 f. 378-396.

241 243.

Obrigkeit 150 385 f. Offenbarung 189 272 f. 386. Orden ohne Ordenskleid 199 243 311 f. Ordenskrauen 197 203 209 224 240

**B**apsttum 322 f. Baramentenvereine 198 303 f. Bassive Tugend 223 f. Bersönlichteit 90 ff. 119 142 359 386. Bslichttreue 142—144 222 ff. Bolizeiassisstentin 246 310. Bresse 10 17 18 247 310 339 387. Briestertum 1—2 136 ff. 230. Bsalmen 5 40 62 89 129 f. 158 185 282 284 318 324 396.

**R**ationalismus 41 f. 160 271 273. Religion 88 ff. 187 350; R. und Kunft 55 f. 78 120; R. und Leben 105 f.; R. und Sittlichkeit 138 bis 148 389 f; R und soziale Liebestätigkeit 200 f. 256—263; R. als Stübe der staatlichen Ordnung 4 37 f. 101 148 ff. 385 f.

Religionsunterricht in den Schulen 99—124 124—129 129—154 160 217. Vgl. Biblische Geschichte, Katechismus, Schule.

Rom und Römische Frage 315 316 321 323 340.

Saframente 21-41.

Schriftstellerberuf 240 f. 298.

Schulwesen 99—190 (zweites Buch) 156 f. 167 238 240; Einheitstichnte 108 115 f. Bgl. Biblische Geschichte, Katechismus, Kirche und Schule.

Schundliteratur 240 296-298.

Seelenfultur 382 f.

Seelenkunde 76 91 94 f. 102 f. 134 ff. 273 f.

Seelforge 3—5 14—20 21—41 (bef. 36—38) 246 301—314 (bef. 301 bis 303 u. 312 f.) 372 f.

Sittliche Ordnung 8 33 f. 80 f. 97 f. 110—112 292 f. 356—358 363 387—392; Neue Sittenlehre 192 233 f. 388 Bgl. Doppelmoral, Laienmoral, Soziale Sittenlehre.

Soziale Arbeit 96—98 198 224—227 244—247 309—312 394 f; foziale Liebestätigkeit 251—268; foziale Ordnung 4 14—17 21—41 272 347 392—395; fozialer Sinu 254 f. 368—375 392 f.; foziale Sittens

lehre 112 f. 148—153; soziale Bereine 16 f.

Sozialismus 17—19 38 127 262. Staatliche Ordnung 93 f. 149—152

329 342-347 384-386.

Staatskirchentum 331 f.

Statistif 34 208 209 224 243 312 387.

Stellenvermittlung 245 246.

Studentenseelsorge 372 f.; St. vereine 373 f. Bgl. Alfademiker.

Theologische Bildung 11—14 57 78 bis 80 355.

Theologische Fakultäten 13.

überfritif 19 50 214 384 f.

Bereinswesen 31 227—232 236 f. 252 394.

Verneinungsluft 384 f. Vgl. Überkritik.

Völkische Eigenart 169 f. 317-319 369 f.

Völkische Rechte 316 ff.

Volksbücherei 229.

Vormundschaftswesen 28 f. 133 235.

Weltliteratur 54—87 166 181 257. Wirtschaftliches Leben 88—90 252 f. 381—383.

Wissenschaft 12 164 214 354 355 375 384 392.

Witwendiakonat 279 f.

**3**ölibat 7—11. Rusammenschluß 17 228 255 f. 287.

#### Im gleichen Berlage:

- Die Propheten-Catenen nach römischen Handschriften. Von Dr. Michael Faulhaber. (Biblische Studien, IV, 2—3) gr. 8° (XVI u. 220 S.) M 6.—
- Hesychii Hierosolymitani Interpretatio Isaiae Prophetae nunc primum in lucem edita, prolegomenis commentario critico, indice adaucta a Michaele Faulhaber. gr. 8° (XXXVI u. 222 S.; 1 Tafel) M 6.—
- Waffen des Lichtes. Gesammelte Kriegsreden von Dr. Michael von Faulhaber, Erzbischof von München. Fünste, vermehrte Auflage. 13.—15. Tausend. 12° (IV u. 244 S.) Kart. M 3.—
- Das Schwert des Geistes. Feldpredigten im Weltkrieg in Verbindung mit Bischof Dr. Paul Wilhelm von Keppler und Domprediger Dr. Abolf Donders, herausgegeben von Dr. Michael von Faulhaber, Erzbischof von München. Dritte und vierte Auflage. 8° (XIV u. 526 S.) M 7.—; geb. M 8.20

